## Read Me for Joseph Rabinowitz' Writings

By Jorge Quiñónez (Sept. 1, 2005; Updated Aug. 8, 2006)

Included in this PDF file is a collection of Joseph Rabinowitz (hereafter R) principal Hebrew writings and along with translations by others. Those who want a complete bibliography and biography are referred to the Kai Kjær-Hansen's work.<sup>1</sup>

The following is included in this collection (in order):

- 1) *Tefila* (R's congregational prayer book) along with an English translation edited by Jorge Quiñónez (81 pages).<sup>2</sup>
- 2) R's Passover/Easter Service including a complete English translation (10 pages).<sup>3</sup>
- 3) A collection of articles from *Peculiar People* that include English translations of part of *Tefila*, an introduction on R by Deliztsch and R's own autobiography, and R's view on Zionism (26 pages).<sup>4</sup>
- 4) English translations by James Adler and others of some of R's sermons and liturgical material from *Tefila* (45 pages).<sup>5</sup>
- 5) A tract of two sermons in Hebrew (9 pages).<sup>6</sup>
- 6) R's Hebrew sermon anthology, *Devarim Nekhumim* (94 pages).
- 7) R's dialogue between two Jews in English (17 pages). [NEW Aug. 8, 2006]

My thanks to Kai Kjær-Hansen for supplying me with copies of *Tefila* and *Devarim Nekhumim*.

Rabbinowitsch," PP 10:11 (Feb 1898), 242-57; "Joseph Rabinowitz on Zionism," PP 10:12 (Mar 1898), 287-88.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kai Kjær-Hansen, *Joseph Rabinowitz and the Messianic Movement* (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans/Handsel, 1995).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Joseph Rabinowitz, *Tefila ve-Ikarei Emuna le-Benei Berit ha-Khadasha* (Kishinev, 1892); Jorge Quiñónez (ed.), *Prayers and Principles of Faith of the Children of Isra'el of the New Covenant* [transcribed ed.] (San Diego, 1898).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The Hebrew text is from: Franz Delitzsch (ed.), *Documente der national-jüdischen christgläubigen Bewegung in Südrussland* (Erlangen, 1884), XVIII-XXII; The English translation is from: G. Frohwein, "A Hebrew Christian Haggada of the Nineteenth Century," *Hebrew Christian* 28:1 (Spring 1955), 20-24.

<sup>4</sup> "A Jewish Christian Confession of Faith," *The Peculiar People* [*PP*] 2:10 (Jan 1890), 232-39; "Joseph Poblingwitz on Zioniem." *PB* 10:11 (Each 1808)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> James Adler (translator & ed.), *Articles, Creeds, and Form of Worship of Joseph Rabinowitch and the Sons of the New Covenant* (London: Shaw and Wheeler, 1885); J. Adler (translator & ed.), *Mr. Joseph Rabinowitz's Sermons and Addresses* (London, 1887?); "Sermon by Mr. Rabinovitz," *Jewish Intelligence* (July 1886), 120-121.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> J. Rabinowitz, *Lekhu u-neshuva / Zwei Predigten in dem Gotteshause Bethlehem in Kischinew* [from Hosea 6:1], Series- Schriften des Institutum Judaicum in Leipzig Number 9 (Leipzig: Dorffling & Franke, 1885).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> J. Rabinowitz, *Devarim Nekhumim* (Kishinev, 1897).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Joseph Rabinowitz, What is an Israelite of the New Convenant? (London, 1895).

#### README FILE (MARCH 22, 2005)

This is Joseph Rabinowitz's prayerbook, *haTefilah*, which I obtained from Dr. Kai Kjaer-Hansen of Denmark in the late 1990s. I took the trouble back then of retyping it into the computer. Since then, I lost the original Word file (I didn't back-up my data). I only had a hard copy (a print out) that I scanned in today as a pdf file on Mac OS X using GraphicConverter, a Brother 9700 multifunction device, my iBook G4, and Mac OS X (10.3.8).

haTefilah while based largely on the Hebrew translation of the Anglican prayer-book from the mid-19th century is still an example of one of the first liturgical attempts by a Jewish believer in Yeshua in modern times. This pdf file contains the following:

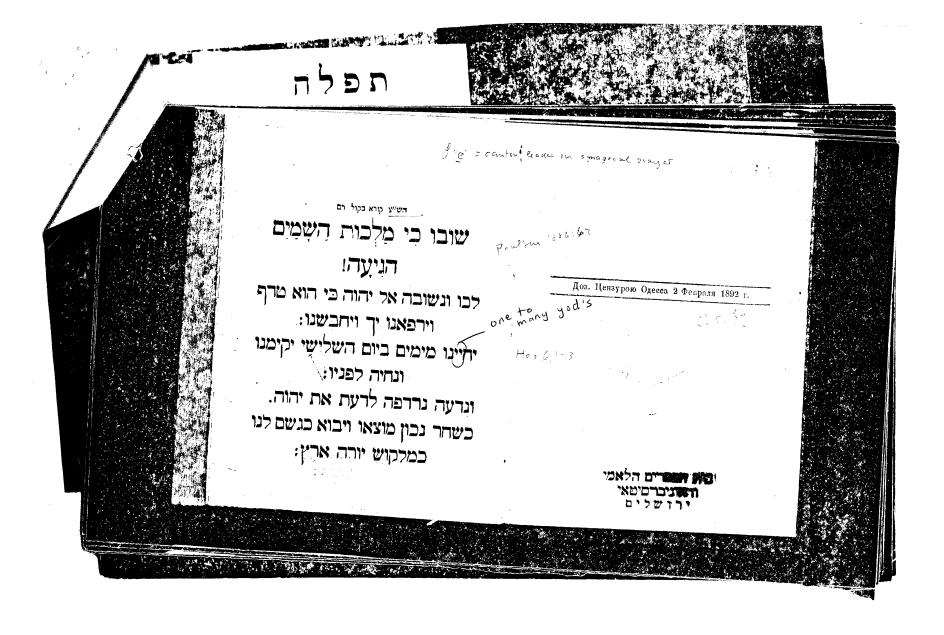
- 1) The photocopy of *haTefilah* that Dr. Kjaer-Hansen sent me.
- 2) My transcription along with a readable translation for most of it.

Enjoy. It's all public domain. Comments are welcome.

Jorge

jorgequinonez@yahoo.com





אשמנו מכל עם. בּושנו מכל דור. ג'דה ממנו משוש. דוה לבנו בחמאינו. ז'והבל אווינו. ו'נפרע פארנו. ז'בול בית מקדשנו. הרב בעוננו. מירתנו היתה לשמה. יופי אדמתנו לורים. ב'תנו לנכרים. 'לעינינו עשקו עמלנו. מ'מושף ומכיורט ממנו. נ'תנו עודם עלינו. סבלנו על שבמנו. עבדים משלו בנו. פֿורק אין מידם. צ'רות רבות סבבונו. קראנוף יהוה אלהינו. ה'חקת מכינו בעונינו. שבנו מאחריף. ה'עינו

עתה אנחנו שבים אליך בכל לב ונפש. פשעינו אנחנו יורעים והמאתינו נגדנו תמיד.

אל שדי, אבי הרהמים, רחם עלינו חמאים פרודים. הוסה יהוה על הפתודים חמאתיהם. השב את השבים מרעתם כפי הבטחותיף אשר הודעת לבני אדם בישוע המשיח אדונינו. ולמענו תנה, אבי הרחמים, אשר גלך לפניף מהיום והלאה ביראת אלהים, בצדק ובתמים, לכבוד ולתהלת שמף הקדוש.

אכן.

**₹~~**@**}** 

ברכו את יהוה האחר ברוך יהוה הַבְּבוּרִך אכינו שכשמים. יתקרש שמך. רננו צריקים ביהוה, לישרים נאוה תהלה. תבוא מלכותך. הודו ליהוה בכנור, בנכל עשור זמרו לו. יהי רצונך כבשמים כבארץ. שירו לו שיר חרש, הימיבו נגן בתרועה. תן לנו לחם חקנו היום. כי ישר דבר יהוה, וכל מעשהו באמונה. וסלת לנו את חובותינו. אהב צדקה ומשפם, חסד יהוה מלאה הארץ. באשר אנחנו כולחים לְחַיְבֵינוּ. בדבר יהוה שמים נעשו, וברוח פיו כל צבאם ואל תביאנו לידי נסיון. פנס כנד כי הים, נתן באוצרות תהומות. ייראו מיהוה כל הארץ, ממנו יגורו כל יושבי בי אם הצירנו מרע. פי לך הממרכה והגבורה תבל. והתפארת רעורמים. אמן.

שמע ישראל, יהוה אלהינו יהוה אלהיך ואהבת את יהוה אלהיך בכל לבבך ובכל נפשך ובכל מאדך. ואהבת לרעד כמוד.

כימי חול אומרים קאפ' ק"ג מחהלים. ברכי נפשי את יהוה וכל קרבי את שם קדשו ונו

כן הוא אמר ויהי, הוא צוה ויעמור. יהוה הפיר עצת <u>נוים,</u> הניא מחשבות עמים. עצת יהוה לעולם תעמור, מהשבות לבו לדור ודווי.

אשרי הגוי אשר יהוה אלהיו, העם בחר לגחלה לו.

משמים הבים יהוה, ראה את כל בני האדם. משמין שבתו השגיה, אל כל יושבי הארץ היוצר יחד לבם, המבין אל כל מעשיהם. אין המלך נושע ברב חיל, גבור לא ינצל ברב כה.

שקר הסום לתשועה, וברב חילו לא ימלמ. הנה עין יהוה אל יראיו למיחלים לחסרו. להציל ממות נפשם, ולחיותם פרעב. גפשנו חבתה ליהוה, עזרנו ומגננו הוא. כי בו ישמח לבנו, כי בשם קדשו בטחנו. יהי חסרה יהוה עלינו כאשר יחלנו לך. מוסרים הכתבי קרש להש"ץ והוא אומר

### בִּי מָצִיוּן תַצֵא תוּרָה וּרְבַּר יהוּה מִירושָלִים.

וְזֹאת הַתוֹרָה אַשֶּׁר שָׁם בַשְּהַ לִפְנֵי

בני ישראל.

ציין אחרי הקריאה בספרי ברית הישנה והחדשה מברכין את הקיסר יר"ה

Спаси Госноди и помилуй Благочестивъйшаго, Самодержавнъйшаго, Велибаго, Государя нашего, Императора всея Россіи, АЛЕКСАНДРА АЛЕКСАНД-РОВИЧА и Супругу Его Благочестивъйшую Государыню Императрицу МАРІЮ ОЕОДОРОВНУЮ, Наслъдника Его Благовърнаго Государя. Цесарсвича и Великаго Киязи НИКОЛАЯ АЛЕКСАНДРО-ВИЧА и весь Царствующій Домъ, огради миромъ державу Ихъ, и нокори подъ

#### מומור שיר ליום השבת.

שוב לחודות ליהוח, ולומר לשמה עליון.
להניד בפקר חסדה. ואמונתה בלילות.
עלי עשור ועלי נבל, עלי הגיון בכנור.
כי שמחתני יהוח בפעלה, במעשי ידיה ארנן.
מה גדלו מעשיה יהוה, מאד עמקו מחשבותיה.
אישבבער לא ידע, וכסיל לא יבין את ואת.
בפרת רשעים כמו עשב, ווציצו כל פעלי און, להשמרם

ערי ער. ואתה מרום לעולם יהוה.

כי תנה איביה יהוח כי הנה איביה יאבדו, יתפרדו כל פעלי און.

ותרם פראים קרני, פרותי בשמן דענן.
ותבט עיני בשורי, פקמים עלי מרעים תשמענה אזני.
צדיק פתמר יפרח, פארן פלבנון ישנה.
שתולים בבית יהוה, פחצרות אלחינו יפריתו.
עוד ינובון בשיבה, דשנים ורעננים יהיו.
להגיד פי ישר יהוה, צורי ולא עולתה בו.

нозв Ихъ всякаго врага и супестата; глаголи мирная и благая въ сердиахъ Ихъ о Церкви Тьосй Святъй и о всъхъ людехъ Твоихъ, да и мы въ типпив Ихъ тихое и безмольное житіе поживемь во правовъріи и во всякомъ благочестіи и честности. Аминь

בינה במקרא ודכר אלהים בינה במקרא ודכר אלהים במקרא (כ. 25 20%)

לשרי הגבר אשר שם יהוה מבטחו ולא פנה אל רחבים ושמי כזב: רבות עשית אתה יהוה אלהי נפלאותיף ומחשבותיף אלינו אין ערוך אליך אגידה ואדברה עצמו מספר: זבת ומנחה לא תפצת אזנים פרית לי עולה והמאה לא שאלת:

ביום השבת מומרים

בא נא, בא נא דורי. בא נא, בא נא אדון השבת. שמור וזכור בדבור אחד, השמיענו אל האחד, יהוה אחד ושמו אחד לשם ולתפארת ולתהלה נא נא

לקראת אדון השבת לכו וגלכה, כי הוא מקור הברכה, מראש מקדם לו המלוכה, סוף מעשה במחשבה תחלה. נא גא

מקרש מלך עיר מלוכה, קומי צאי מתוך החפכה, רב לך שבת בעמק הבכה, והוא יחמול עליך חמלה. נא נא התנערי מעפר קומי. לכשי בגדי תפארתך עמי. על יד בן ישי, ישוע, בית הלחמי, קרבה אל נפשי גאלה. נא נא התעוררי התעוררי, כי בא אורך קומי אורי, עורי שיר דברי, כבוד יהוה עליך נגלה. נא נא

לא תבשי ולא תכלמי, מה תשתוחהי ומה תהמי. בק יחסו עניי עמי, ונבנתה עיר על הלה. גא נא והיו למשסה שאסיך, ורחקו כל מבלעיך, ישיש עלוך.

והיו למטטה שאשן, ווומף כל מבלען, יה ט עיון. אלחיף כמשוש חתן על כלה. מא מא ימין ושמאל תפרוצי, ואת יחוה∖תעריצי, על יד איש

בן פרצי, ונשמחה ונגילה. כא נא

בא בשלום איש הגאולה, גם ברנה ובצהלה, תוך אמוני עם סגולה.

בא נא דודי, כא נא אדון השבת, שר שלום.

# עקרי אמונת ישראל בני ב״ח.

אני מאמין באמונה שלמה שאבינו אשר בשמים הוא אל חי ואמת, נצחי, בורא שמים וארץ וכר הגלויות והנסתרות, כדברו ורוה קדשו, הוא אחר, הכל ממנו, הכל בו והכל אליו.

אני מאמין באמונה שלמה שאבינו אשר בשמים הקים כפי ההבמחה לאבותינו, לנביאנו ולמלכנו דוד בן ישי, גואל לישראל, את ישוע הנולד ממרים הבתולה בעיר בית לחם יהודה הנענה, נצרב, מת, ונקבר למען ישועתנו קם מן המתים ויחי, והנה הוא יושב לימין אבינו שבשמים ומשם בוא יבוא לשפום את התבל החיים והמתים, והוא המלך על בית יעקב לעולם ולמלכותו אין קץ.

אני מאמין באמונה שלמה כי על פי עצת
האלהים הנחרצה וידיעתו מקדם הוכו אבותינו
בקשי הלב לפשוע ולמרות נגד משיחנו, האדון ""י" משוע, למען להקניא את שאר נויי התבל ולרצות
את כלם על ידי אמונתם במשיח שבשרו
השליחים שלו, למען תמלא הארץ דעה את
יהור והיה יהוה למלך על כל הארץ.

אני מאמין באמונה שלמה כי באמונת ישוע המשיח לבר יצדק כל אדם בבלי מעשי התורה. כי אלהים אחר הוא המצריק את היהודים המולים מתוך האמונה ואת הערלים על ידי האמונה. ואין הבדל בין יהודי ליוני, בין עבד לבן חורין, בין זכר לנקבה. כלם אחר

THE PARTY OF THE P

**- 1**6 ---

snug. 10 hose an Soby 11884

בשפטי אמונת ישראל בני ברית הדשה.

(17)

יש אף אלחים אחד, הי ואמת, נצחי, בלי גוף, בלי גוף, בלי גוף, בלי הלקים ובלי התפעלות. רב טוב, כח וחכמה מאין חקר. בירא, יוצר, ועושה ומקיים כל, בדברו וברוח קדשו. דכל ממנו, הכל בו ותכל אליו.

7 השני

האלהים אמת הקים כפי ההבטחה לאבותינו,
לנביאינו ולמלכנו דוד בן ישי, נואל לישראל, את ישוע
הנולד מיירים הבתולה בעיר דוד בית לחם יהודה
הנעיה. נצלב, כת ונקבר, למען ישועתנו. קם מן דמתים
ויתי, והנה הוא יושב לימין אבינו שבשמים ומשם בא
יבא לשפום את התבל, החיים והכתים, והוא המלך
על בית יעקב לעולם ולמלכותו אין קין.

3 השלישי

על פי עצת האלהים הנחרצה וידיעתו מקדם הוכו אבותינו בקשן הדב לפשוע ולמרות נגד המשיח ה)
אני מאמין באמונה שלפה בקהלה קדושה
אחת, כללית ושליחית.
במני במני במני מו

אני כורה בטבילה אחת לסליחת עונות.

אני כחכה לתקומת ותחות המתים ולחיי

העולם הכא אכן.

לישועתך קויתי יהוה קויתי יהוה לישועתך יהוה לישועתך קויתי

יברכך ה' וישמרך יאר ה' פניו אליך ויחנך ישא ה' פניו אליך וישם לך שלים.

. 4.

42.

דארת ישוני. למען להקניא את שאר נווי התבל ולרצות את בי בנו אדם על ידי אטינתם במשוח, שבשרו השבשרים והשליחים הקרוטים שלו, לפען תמלא הארץ דער את יהוה, והיה יהוה לפלון על כל הארין.

#### א דרביעי

באמונת ישוע המשוח לבר יצרק כל ארם, כלי מעש? התורה. אלהים אחר הוא. המאדיק את היהורים רטולים מתוך האסונה ואת הגוים הערלים על ידי האטתות אין חבדה בין וחודי ליוני. בין עבד לכן חורין, בין זכר לנקבה. כי כולם אחר הם צמשיח ישוע.

באמונת המשוח אגחנו מקיימים את התורה והיא מדפא לנפש מאוד ומלוא נחמה.

#### . 5 החמישי

פתמי הקדש מכלפלים בתוכם של הדמרים ההכרחים לישועה כל דבר אשר איננו נכצא בהם ולא יתחיים מהם אין ארם טחויב להאמין בו כעקר מעקרי האמונה, או כרבר הכרחי לישועה. בשם כתבי הקדש אנהנו קוראים לספרי התעידה מברית הישנה והחדשה אשר

\_\_ 19 \_\_ מעולם לא חיה ספק בקהלה אם ברוח חקדש נכתבו.

הפרי הברית החדשה אינם מתנגרים לספרי הברית הישנה כי בשניהם נתנו לשני בני אדם חיי עולשים על ידי המשות, המליון האחר בין אלהים וארם. התורה תנתנה מאלחים פיד משה היתה אמנת אותנו אל המשיח לסטן נצדק רק על ידי האסונה בו.

יען שורע אברהם, לפי הפשר, אנחטי, ואברהם הוא אב גם למולים וגם למאטינים, עלינו להמול בל ובר מבן שבונת ימים באשר צוה אותו אלהים. וכבי שמבני בנים של אלו שהוציאם יהוה מארץ מצרים ביר חוקה אנחנו, על כן עלינו לשמור את יום השבת ולקרשו. לחוג את חג המצות והג השבועות בומן אחר עם המשיחיים, את חג המצות והג השבועות בומן אחר עם המשיחיים, החונגים אותם רק לוכרון הקיפת המשיח מן המתים וירידת הרוח הקדש מן השמים, גם לוכרון יציאת שצרים,

ספרי המשנה והתקמוד אין ליסד מהם איוה לקח; המה רק פמזכרת עולם לנו על גודל רוח ההרדמה

האמונה חתית והאמתית אשר פלבבו, כאשר יוָרַע העץ בפריו; רצוים המעשים הפובים בעיני אלהים במשיח. אף בכל זאת אינם יכולים למחות פשעינו, להצדיקנו, ולמנוע באתנו את קשי משפט אלחים.

#### ו האתר עשר

המעשים הטובים, אשר יעשו קורם השגת חבר אלהים במשיח ואצילת רוח קדשו, אינם ראוים להפיק חסר וצרקה, פגמול מוב לבעליהם, יען כי, בלי ספק, אושר שום וכות החשא. כמו כן אין שום זכות במעשים היוצאים מדעת אנשים כנוספים על פקודי אלהים (לפנים משורת הדין). המה רק כנאות וכסל אשר האדם ידאה בהם, כי לא לבר ששלם לאלהים די חובתו, אך כי יעשה למענו גם לותר מחבתו. המשיח אמר בפרוש: בעשותכם את כל אשר צוותם אמרו עבדים בלי מועיל אנחנו.

#### ושנים עשר 12 /

רק אחד לבד, המשיח, היה זף מפשע ונקי מכל חמא, גם בבשרו גם ברותן, אבל אנחנו אף אם פדנו Swhi Pin n שחפיר האלחים עלינו ער למקצת. ספרי השלחן ערוף ימניגי ארץ, יורה דעה, חשן משפט, ואבן העזרו היו לנו רק לפוז לרשת ולכוקש. החשובו את עינינו פראות ורכי האמנות החים והאמתית.

#### 8 השמיני

חחשא הקדמוני הוא השחתת יצר כל אדם דנולר כפי המבע מדם וחפץ הבשר, הנושה המיד אל הרע ומתאוד, נגד הרוח, לתאות הכשר וקשה לקבל צול תורת האלחים.

#### ף התשיעי

האדם בכחו המבעי תפר כח הוא לכונן את עצמו במעשים מובים ולישר דרבו, להאמין ולקרוא בשם יהוה, לולש חסד אלהים הנעלם במשיח, הוא דבר אבינו שבשמים, הנולד מן האב מעולם, יקרמנו לחיות לו הבחיקה המובה ויפעל עמו בחיות לו הבחירה הואת.

#### סן העשירו

צמעשים המובים של האדם התנפר אל נפון

נמבלים ונולדים מחדש במשיח, בכל זאת חום אים אנתנו עור, ברברים רבים. ואם נאשר כי אין בנו 🎊 חפא, האמת אין בנו.

#### 13 השלשה עשר

פל חפא ופשע הנעשה בודון או בשונג יכופר בתשובה שלמה בכל לב ונפש. ואחרי המכשול והנפילה בחשא עוד יש יכולת, בחסר אלהים, להקים ולחישים את מעללנו. רק חטא בארון, נגד רוח חקרש,

עצת אלהים, הנסתרה מבל נברא וחי, ורצונו מקדם – בטרם יסר ארץ על מכוניה – היו להציל מקללה וממשפט את אלה מבני אדם אשר בחר בם במשיח, ולתת להם על ידו השועת עולמים. לכן אלה, אשר שובת אלהים הגרומה הואת עליהם, המה נקראים, בעת ובזמן הראוי לפי עצת עליון, על ידי רותו הפועל בקרבם. המה, על ידי החסר, שומעים את הקריאת. המה נצרקים הנם, נעשים בנו

אלהים. והמים לדמות בנו יחירו ישוע המשית. המה מתחלכים ביראה, במעשים כובים, ובאחרית ישינו בתסר אלהים את האושר עולמים.

- 23 -

ההגיון וההתפוננות, אל נסון, בדבר בחירת אלהים בנו,במשיה, מובילים ומביאים את יראי אלהים-המרגישים בנפשם את פעולת רוח המשיח, הממית את מעשי הבשר והאברים החומרים ונושא את הכב לענינים עליונים ושמיפיים. אל מקור ומעין של נחמה גרולה ונעימה יתירה החגיון וההתבוננות באלה מאמצים ובחוקים מאוד את אמונתם בהתשועת עולמים, אשר יתענגו עליה על ידי המשיח, ומעלים ומדליקים בלבם את אש ושלהבת אהבת אלהים.

להפה אלה מבני העולם, ההולכים בגרזלות וגבהות לכם ורוח המשיח אין בקרבם. המה עובדים תמיד רק את תאותם, אינם שמים לב למשפט אלהים, לפי גורתו מעולם, ונעשים בני השמן, המוביל ומוריד אותם לבור יאוש ואל מקום כל מומאה וחלאה רעה

15 החמשה עשר

קהלת המשיח הגלויה היא עדת מאבינים אשר דבר אלהים יתפשר בקרבה במהר ועבודת הקדושות, בכל דבר אשר הכרחי לחן, העשה כפי פקורת חמשיח והשליחים הקדושים.

#### לל הששה עשר

הרשות ביה הקהלה לתקן תקנות ומנהגים. אבל בהנוגע לדבר אמונה אין לה הכח לתקן שום דבר נגד דבר אלהים בבתבי הקדש, או לבאר איזה בתוב מכתבי הקדש באופן שיתנגד לדבר כתוב אחר. כמו כן אין לה רשות להורות על איזו דבר, מבלעדי כתבי קדש התנ"ך והברית חדשה, כי הוא אחיוב להאמין בו

#### 17 השבעה עשר

אספת כללית גם פרטית לא תאסף בלא פקודה הממשלה ורצון הרשות. כי הרשות היא נתונה מאת אלהים בעצמו, כמבואר בכתבי קדש. ובידה הפקוד האלהים כל טעטרי הרברים במדינה, הן טעמד דברי

. בהנה לאלהים, והן מעמר דברי זמנים ונימוסים, והחרב מלכות לעצור באנשים קשי ערף ופועלי עולה.

#### צו השמיני עשר

אסור לכל אדם מדעת עצמי לכהן בקדושת רכל אחם מדעת הקדולה וחוקי. הקרש בתוך חקהלה אם לא יקיא בדת הקדולה וחוקי. המשטלה.

#### ו התשעה עשר

התפלה ברבים וכהנת הקדושות צריכים ברבים אותה וכפי שרוב בני בריכים אותה וכפי שרוב בני בריכים אותה וכפי שרוב בני ישראל ברוביה מבינים לשון עברית "לשון הקדש" ברוביה ולשונות האלו.

#### ס2 העשףים

הקרושות אשר נהקנו על ירן המשיח דמה לנו ערים נאמנים על תסד אלחים ורצונו לנו. על ירם הוא פועל בקרבנו, ברוך עמרר ונפלא, לחחיות ולקיים את אמונתנו בו, והכה גם סמנים בחונום, כי המשיח חוא חמרת נפשם והפארת ראשל ומלך הן

Mastra 1886:59

dis/naduel

הטבילה וסעודת האדון. פעולהן טובה ומועילה אך להמקבל אותן ביושר וכרת.

בפי שרפהן אינו מבהן בשם עצמו, אך בשם 2/ האחר ועשרים המשיח ובכח השל הות והרשות אשר קבל מהן פהנתו, לבן הכרגה, שמינת דבר אלהים פסנו והקבלה על ידיו הקדושות כשרות לנו אף פי הוא בעצפו פאנשי עולה; הן רשעתו אינה מבטלת תפד מתנת אלה ם לאלה המקבלים הקדושות על ידי עבודתו. בכל זאת הקהלה מהויבת לדרוש ולחשר היטיב על דבר טרות הבהנים. ואם, לפי משפט צדק ואטד, ימצא כי הבהן איש רע הוא, החוב על הקהלה לערש אותו פהיות בהן.

22 השנים ועשרים

המביאה היא אות על תולדה חדשה. המקבלים אותה ינשעו וישתלו על ידי מי המבילה בהוף הקהלה קהלת המשות. חמבילה הוא ההתרחצות והנקיון מכל דע, והמקברים אותה מעידים בגלוי לפני פל, כי בסוחים חמה בסליחות עונותיהם, וכי בנים המה

לאלהים. זמה מאור נכון הדבר להנהיג בתוף הקהלה בים מנים את מבילת הקשנים.

73 השלשה ועשרים מעודת האדון הוא אות פי מובירים אנחני מות בי מובירים אנחני את כזה אדונינו השטיח עד כי יבוא שנית בכבודו. באבילת לחם השמים ושתית יין השטושר אנחש מאתיים ומכלכלים את כל כחותינו הנופנים והנפשים בנוית המשיח ופרמו שנקרבו בעולם הוה, לשען השועהנו ורשה צרורים פצרור החיים הנצחים לימין אבינו שבשמים לעולמים. ההחם אשר נפרום, באשונה שלמה ומהורה בלב, הוא קתת חלק בנוית המשיח בום הברכה הוא קחת בים חלק ברם השטיח. הרטעים, אשר אין ברם אמונה תיה ופועלת, ואה לפראה עינים ילעפו בשניהם את הקדושה של הששית, אינם מקבלים חלק במשית, ועונם נדול מנשוא.

העשרים וארבע 294 יעבור מי אשר מדעת עצמו ברצון ובודון יעבור פגלוי על המנהנים של הקהלה, אשר אינם נגד רבר



## ישעיה קאפ' נג

53 Глава прор. Исаіп. הנה ישכיל עברי, ירום ונשא ונבה מאר. כאשר שממו עליה רבים כן משחת מאיש מראהו, ותארו מבני ארם. כן יוה גוים רבים עליו, יקפצו מלכים פיהם; כי אשר, לא ספר להם ראו ואשר לא שמעו התבוננו.

נג, מי האמן לשמעתנו זורוע יהוה על מי נגלתה.

ויעל כיונק לפניו וכשרש מארץ ציה לא תאר לו ולא

הדר, ונראהו ולא פראה ונחמדהו. נבזה וחדל אישים

איש מבאבות וידוע חולי, וכמבתר פנים ממנו נבזה ולא

איש מבאבות וידוע חולי, וכמבתר פנים ממנו נבזה ולא

חשבנהו. אבן חלינו הוא נשא ומכאבינו מבלם, ואנחנו

חשבנהו נגוע מבה אלהים ומענה. והוא מחלל מפשעינו

מרכא מעונותנו, מוסר שלומני עלו ובהברתו נרפא לנו:

בלנו בצאן תעינו איש לדרפו פנינו, ויהוה הפגיע בו את

עון כלנו. נגש והוא נענה ולא יפתח פיו כשה למבח

ניבל וברחל לפני עוזיה נאלמה, ולא יפתח פיו. מעצר

וממשפם לקח ואת דורו מי ישוחת, כי ננור מארץ חיים

מפשע עמי נגע למו. ויתן את רשעים קברו זאת עשיר

במתיו, על לא חמם עשה ולא מרמה בפיו, ויהוה חפץ

דכאו החלי אם השים אשם נפשו יראה זרע יאריף יפים, וחַפְּץ יהוה בידו יצלת. מעמל נפשו יראה ישבע ברעהו יצריק צדיק עברי לרבים, ועונותם הוא יפבל. לכן אחלק לו ברבים ואת עצומים יחלק שלל החת אשר הערה למות נפשו ואת פשעים נמנה, ותוא חמא רבים נשא ולפשעים יפניע.

ייהע, מין קנעכם ווירר בענלקען. ער ווירר ערהעכם, ערהייבען אוג זייער היף זיין: זא וויא פילע זיך איבער דיף ענמועמצען, צוייל זיין געשמאלט איז העסליכער אלס ארגענר א מעלם. איג זיין אנועהן אים דיא מענשין קינדער: זא ווירר עד פילע פעלקער בע שפרענגען. פאר איהם וועלין קעניגע זייער מויל פער שפרענגען. פאר איהם וועלין קעניגע זייער מויל פער שליסען; דען וואס זייא איז גיט ערציילט געווארען וועלין זייא זעהן אוג וואס זייא האפען גיט גיהערם וועלין זייא ערקענען.

53

ווער האט גיגלויבל וואס מיר האבען נעהערם. אוג אועסן איז גאט'ם ארם ענרעקט נעווארן? מוגא

אין אויפֿגעוואַבּסען וויא אַ צווייג פאר אידן. אונ וויא א ווארציל אוים א ראר לאנד; שה האם קיין נעשמאלם אונ קיין שיינהיים, ביר זייטן אהין, אבער ער האם קיין אנועדוען דאם מיר זאלען אידם באנערען: פעראכמעם איז ער אוג פאן מענשען פערשמסטן, א מאן פאן עמערצען אנג בעקאגם מיפול די אוג אלם מום ער ראם פנים פאר אונו פערבאינען. ער איז ניווען זא פערשכמעם דאם מיר שעפצען אוהן פיר ניכמם: אבער על האם אונוערע קראנקהוים עםראנען אונ אונוערע שמערצען האם ער אויף, ויד, נעלארען. אוג מיר האלמען איהן פיר איינען וואָם ער איז פאן נאָם נעשמראָפמ, בעשלאנען אונ נעפלאנטן אבער ער אין גיווען פער-ווינדעם ווענין אינוערע זינד, צו שלאנען ווענין אונוערע עונות. צו אונוער פרידען דאמ איהם שמראפע נימרא-פען, א ינ דורך וועע ווינדען וענץ מדר גיהיילט: מיר אלע איררטען וויא שאף. סמה אלנין קעדער ויין וועג נענאנגען, נאמ אָבער ליינם אויף איהן שללע אונזערע דינר: ער אין ניווען ניקונעלמן נעמצרמערמ אונ ראך. האם עד ויק בויל נים אווף נעכאכם. יויא א לאם וועל-בער מירד נעפרם צור שלאבטראנק, אונ וויא א שאף פאר זיינע שערערם פערשנים אנן זיא סיל נים אויף עסאבש שה אדעם אנ בערים או ער הין אועק

צענעמין. אוני ווער פון זיין דור האט דער פון גיראלמן י דאם עד איז אוועק גינומען געווארען פרן דעם לאָנר דער ז. לעבענדינין אונ דאם אידן דאט דיא שמראפע ניטראפין ווענין דער זינר פון מיין פאלק? אונ מען ניבט זיין קבר צווישין רשעים. אונ מים רעם דייכען בייא זיין שוים, ווייל ער האם קיין אונרעבם נעטוהן. אונ קיין בעשרוג נעראש און זיין כויל: אבער נאם ראם עם נעי פאלען איהן צו פערווינרען: איהן צו לאססען ליידין, ווען ער האם אָבער זיין ועלע צום שולר גינעבין, וויהד ער ואמען זערן, ווירד לאנג לעבין, אונ נאשים ווינש ווירר דורך זיין האנד געהאמרון ומצלית וייף: דורף רען ליירטן פון זיין זעלע ווידד ער פריידע ועהן אוג זאם ליירטן פון זיין זעלע ווידד ער פריידע ועהן אוג זאם זיין, דורך חיון זויסינשאפט מאכט ער, מיין נערעכטעה קנעכט, פילע נערעכט אונ ער פראנט וייערע זינד: דארום גיב אין איהם זען שהייל מים דיא מעכמיגען אונ מים דיא שמארקען (העלדגן) ואל ער רויב שהור לין ווייל ער האם איבער ניגעבין דעם מויבם זינן לע בען, אוג צווושין דיא פושעים געצעהלם געווארען, אל רעם ער ראם דיא וינרען פאן פילע נעטראינען. אוני האם פית ריא פושעים געבעפעם.

עלספרים בא 1892 אינים דר אינים באר בארים בארים

Unless otherwise noted, all Scripture quotations are taken from the Complete Jewish Bible. Copyright by David H. Stern, Jewish New Testament Publications, Inc., 1998.

Introduction and non-biblical translations are ©1998 by Jorge Quiñónez. All rights reserved.

#### INTRODUCTION

Thursday, March 5, 1998.

This new and improved edition of Rabinowitz' *Tefilah* original 1892 edition. It excels in many ways from Rabinowitz' original work. Primarily, it is completely vocalized, the 1892 edition was not (save for the *Shema* and a few occasional words) and includes an English translation. Linguistically, the text is trilingual: Hebrew (85%), Yiddish (9%), and Russian (6%).

This writer would like to thank Kai Kjær-Hansen for all of his assistance. His published articles, in particular "Two Nineteenth Century Hebrew 'Siddurim'" (Mishkan, No. 25, 1996, pp. 50-59) and his book, Joseph Rabinowitz and the Messianic Movement (1995) were instrumental in beginning my interest in "Messianic Rabbi" Joseph Rabinowitz and his works.

Anyone who has not at least read the Rabinowitz book should stop

now and go acquire a copy and read it. It is required reading:

The 1892 edition of *Tefilah* was employed for this current edition. I used a second generation photocopy which Kai Kjær-Hansen so graciously provided. As I understood him, the original work is housed in Israel, in the Jewish National and University Library. Even though this current edition is based on a photocopy, it is quite accurate due to the clarity of the photocopy I received. However, any dubious Hebrew words or letters which I could not decipher from the photocopy are so marked in brackets with question marks with possible readings also given.

All vocalized biblical text are based on either the standard scholarly edition of the Tanach, Biblia Hebraica Stuttgartensia (Second Edition, 1984) and cross checked with the de facto modern Israeli Hebrew Bible, the Koren edition of the Tanach, מורה בראים כתובים (1990). The vocalization for the traditional siddur prayers comes from standard Orthodox Jewish Siddurim (to many to list). It should be noted that since this is not a Hebrew Bible; but a Hebrew prayer book, all Biblical text, while being vocalized, are not fully cantillated (i.e., without the te'amim "tropes").

Based on all of this primary source material, I have taken the liberty to make corrections to Rabinowitz' original text. In particular are the corrections to Rabinowitz' full spelling of all of his biblical citations which I have accordingly changed to the plene or defective spelling which is what the Hebrew Scriptures employ (i.e., if it was good enough for the Massoretes than it should be good enough for Rabinowitz). Actually, the reason why Rabinowitz used full spelling was that the text was not vocalized (non-vocalized text uses extra yods and vavs to give readers clues on how to pronounce the text). However, now that it is there is no reason to employ it.

On rare occasions, I did correct simple typos on the part of Rabinowitz (which are based on meticulous comparisons with the original sources, i.e., the Hebrew Bible or standard siddurim). Also, I have not over-'dageshed' the Hebrew letters as Rabinowitz does; for some odd reason, he far too often uses the dagesh (the dot or point that goes in the center of Hebrew letters) placing where its optional or not needed.

Any additions to the text are in brackets. Any such additions (in Hebrew) are made only to help elucidate an difficult to understand Hebrew

words or phrases or obscure Hebrew abbreviations. Also, in brackets are biblical citations which are included in both Hebrew and English, which for the most part Rabinowitz did not include.

The following people were invaluable in helping me complete this work: Hadara Hyman, who took the time to completely manually vocalize the Hebrew text, proof-reading what I had typed in, and translating several sections that proved too difficult for me to translate; Michael Hyman, for his help in determining the meaning of the some of the obscure Hebrew abbreviations used by Rabinowitz; Bernard Rubenstein for proofreading the Yiddish section; David Stern for allowing me to use his translation of the Bible; and Karina for translating the Russian parts and also proof-reading the Russian text I had typed in.

Biblical citations are included in both Hebrew and English (Rabinowitz did not include this).

דער חָפֶר פּוּן אוּנרזער דאָר יֵשוּעַ הַכְּשִּיהַ זאָל זיין מיט אייך אַלע, (2 Thes 3:18)

Jorge Quiñónez

e-mail <jorgequinonez@yahoo.com>

# תָ בִּ לַ ה וְעִקָּרֵי אָמוּנָה לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל בְנֵי בְּרִית חֲדָשָׁה.

## МОЛИТВЕННИКБ

*СИ* ИЗРАИЛ ТЯНБ

КИШИНЕВБ 1892. ית פּ לְ ה וְעִקְרֵי אָמִינְה לִבְנִי יִשְׂרָאֵל בִנִי בִּרִית חֲדָשָׁה. בִנִי בִּרִית חֲדָשָׁה.

# МОЛИТВЕННИК

И

Символы Веры ИЗРАИЛЬТЯН

Нового Завета

КИШИНЕВ

Типография Я. Рабиновича
1892

# Prayers

# and Principles of Faith of the Children of Isra'el of the New Covenant

PRAYERS

and

Symbols of Faith of Isra'el

New Testament

KISHINEV [Moldovia]

J. Rabinowitz Printing Office

1892

Доз. Цензурою. Одесса 2 Февраия 1892 г. [Permitted by the censorship of Odessa 2 February, 1892.]

הש"ץ [השליח צבור] קורא בקול רם [מתי ג:ב]

# שובו כי מַלְכוּת הַשְּׁמֵים הגִיעָה!

[הושע ו:א-ג]

לְכוּ וְנָשׁוּבָה אֶל יהוה כִּי הוּא שָׁרָף יְחֵיֵנוּ מִיּמְׁיִם בַּיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי יְקְמֵנוּ וְנִחְיֶה לְפָנִיוּ: וְנִחְיֶה לְפָנִיוּ: כְּשַׁחַר נָכוֹן מוֹצָאוֹ וְיָבוֹא כַנָּשֶׁם לְנוּ כְּמַלְקוֹשׁ יוֹרָה אָרֶץ: The Cantor says in a loud voice: [Matthew 3:2]

# Turn from your sins to God, because the Kingdom of Heaven is near!

[Hosea 6:1-3]

Come, let us return to *ADONAI*; for he has torn, and he will heal us; he has struck, and he will bind our wounds. After two days, he will revive us; on the third day, he will raise us up; and we will live in his presence. Let us know, let us strive to know *ADONAI*. That he will come is at certain as morning; he will come to us like the rain, like the spring rains that water the earth.

אָשָׁמְנוּ מִפֶּל עַם. בּוֹשְׁנוּ מִפֶּל דּוֹר. גַּלֵּה מִמֵנוּ מְשָׁמִנוּ הִוֹחְבֶּל אווינוּ.

וְנִפְּרָע פּארנוּ. זִבּוּל בֵּית מִקְדָשׁנוּ. חָרָב בְּעָוֹנֵנוּ מִיּרָתֵנוּ הַיְיְמָה לְשַׁמָה. יוֹפִי אֲדְמָתֵנוּ לְזָרִים.

מִירָתֵנוּ הְיִמָּה לְשֵׁמָה. יוֹפִי אֲדְמָתֵנוּ לְזָרִים.

מַמוֹנוּ לְנִכְרִים. לְעֵינֵינוּ עָשְׁקוּ עָמָלֵנוּ. מֵמוּשְׁךְּ

מִמוֹנוּ לְעֵינֵינוּ עוֹלְם עָלֵינוּ. סִבְּלֵנוּ עַל שְׁכְמֵנוּ. עָבָדִים מַשְׁלוּ בָּנוּ. פּוֹרֵק אֵין מִיָּדָם.

עָרוֹת רָבּוֹת סַבֵבוּנוּ. קְרָאנוּך יהוה אֱלֹהֵינוּ.

וַאָּבְדְנוּ. שָׁבְנוּ מֵאָחָרִיךְ. תָּעִינוּ

וְאָבְּדְנוּ.

We are guiltier than any people. No other generation felt such shame. Uncover in us any joy. Make our hearts faint in our sins [? ?] our glory [?]. Our Temple is used for sacrificing idols. We trusted it in our sins. Our castle was destroyed was destroyed. The beauty of our land belongs to strangers as does our strength. In front of our eyes what we toiled for was exploited. On us [? ?] from us. It was given to us eternally. We wore our suffering on our shoulders. Servants governed us. There is no letting up. We were surrounded by many troubles. We called for you ADONAI, our God. You distance yourself from us in our spiritual poverty. We lost our way and we were lost ourselves.

עַתָּה אֲנַחְנוּ שָׁבִים אֶלֵיךּ בְּכָל לֵב וַנֶפֶשׁ. פִּשְּעִינוּ אֲנַחְנוּ יוֹדְעִים וְחֵמֹאתִינוּ נֶגְדֵנוּ תָּמִיד.

אָל שַׁדַּי, אָבִי הָרַחֲמִים, רַחֵם עָלֵינוּ חֲטָאִים מְרוּיִדִים. חוּסָה יהוה עַל הַמִּתְּוָדִים חַמֹאתִיהֶם. הַשֵּׁב אָת הַשְּׁבִים מֵּרְעַתְּם כְּפִי הַבְּטְחוֹתֶיךְ אֲשֶׁר הוֹדַעתְּ לְבְנִי אָדָם בְּיֵשׁוּעַ הַמְּשִׁיחַ אֲדוֹנֵינוּ. וּלְמַענוֹ חְּנָה , אָבִי הְרַחֲמִים, אֲשֶׁר נֵלֶךְ לְפְנֵיךְ מְלַמַענוֹ חְנָה בְּיִרְאָת אֶלֹהִים, בְּצֶדֶק וּבְתָּמִים, מְהַיִּוֹם וַהָּלְאָה בְּיִרְאָת אֶלֹהִים, בְּצֶדֶק וּבְתָּמִים, לְבָבוֹד וּלְתְּהָלָת שִׁמְךְ הַקְּרוֹשׁ.

אָמֵן.

Now we are returning to you with all our heart and soul. We know our sins and our transgressions will always be against us. *El Shaddai*, my merciful Father, have mercy on us wretched and miserable sinners. Spare oh *ADONAI* those who confess their sins. Bring back those who repent, as you promised, and as you made it known to man through Yeshua the Messiah, our Lord. For his sake, my merciful Father, let us walk in front of you from this day forward in fear of God, in justice and unblemished, to honor and glorify your holy name. Amen!

מְפַּלָת הַאָּדוֹן

[מתי ו:ט-יג]

אָבִינוּ שֶׁבַשָּׁמַיִם.

יִתְבוֹא מַלְכוּתְדְּ.

יָהִי רְצוֹנְךְ כְּבַשָּׁמֵיִם כְּבַאָּרֶץ.

הָן לָנוּ לֶחֶם חֻקֵנוּ הַיּוֹם.

וּסְלַח לָנוּ אֶת חוֹבוֹתֵינוּ.

בַּאֲשֶׁר אֲנַחְנוּ סוֹלְחִים לְחַיָּבֵינוּ.

וְאַל תְּבִיאֵנוּ לִידֵי נִסְיוֹן.

כִי אָם הַצִּילֵנוּ מֵרְע.

כִי לְךְ הַמַּמְלָכָה וְהַגְּבוּרָה

וְהַתִּפְאֶרֶת לְעוֹלָמִים. אָמֵן.

#### The Lord's Prayer

[Matthew 6:9-13]

Our Father in heaven!

May your Name be kept holy.

May your Kingdom come,

your will be done on earth as in heaven.

Give us the food we need today.

And forgive us what we have done wrong,

as we too have forgiven those who have wronged us.

And do not lead us into hard testing,

but keep us safe from the Evil One.

For kingship, power,

and glory are yours forever. Amen.

# בְרָכוּ אֶת יהוה הַאֶּחָר

הקהל

# בְרוּך יהוה הַמְבֹרָך

[תהלים לג]

רְנְנוּ צַּדִּיקִים בַּיחוּה, לַיְשָׁרִים נָאוָה תְּהַלְּה.

הודוּ לֵיהוֹה בְּכִנּוֹר, בְּנֵבֶל עֲשׁוֹר זַמְּרוּעָה.

שִׁירוּ לוֹ שִׁיר חָדָשׁ, הֵיטִיבוּ נַגֵּן בִּתְרוּעָה.

פִּי יָשָׁר דְּבַר יהוֹה, וְכָל מַעֲשֵׂהוּ בָּאֱמוּנָה.

אַהֵב צְּדָקָה וּמִשְׁפָּט, חֶסֶד יהוֹה מָלְאָה הָאָרֶץ.

בִּדְבַר יהוֹה שָׁמַיִם נַעֲשׂוּ, וּבְרוּחַ פִּיוֹ כָּל צְבָאָם.

פֹנֵס כַּנֵּד מֵי הָיָם, נֹתֵן בְּאֹצְרוֹת מְהוֹמוֹת.

מִבל.

תבל.

#### The Cantor

## Blessed is *ADONAI*, the only God!

The Congregation

## Blessed is *ADONAI*, the blessed one!

[Psalms 33]

Rejoice in *ADONAI*, you righteous!
Praise is well-suited to the upright.
Give thanks to *ADONAI* with the lyre,
sing praises to him with a ten-stringed harp.
Sing to him a new song,
make music at your best among shouts of joy.
For the word of *ADONAI* is true,
and all his work is trustworthy.
He loves righteousness and justice;
the earth is full of the grace of ADONAI.

By the word of *ADONAI* the heavens were made, and their whole host by a breath from his mouth. He collects the sea waters together in a heap; he puts the deeps in storehouses.

Let all the earth fear *ADONAI!*Let all living in the world stand in awe of him.

כִּי הוּא אָמַר וַיֶּהִי, הוּא צִּנָּה (וַיַּצְמֹד.
יהוה הֵפִּיר עֲצַת גּוֹיִם, הֵנִיא מַחְשְׁבוֹת עַמִּים.
עֲצַת יהוה לְעוֹלָם תַּעֲמֹר, מַחְשְׁבוֹת לִבּוֹ לְדֹר
וָדֹר.

אַשֶּׁרִ יהוה אֱלֹהָיו, הָעָם בָּחַר לְנַחֲלָה לוֹ:

מִשְּׁמִים הָבִּיט יהוה, רָאָה אֶת כָּל בְּנֵי הָאָרֶם. מִמְּכוֹן שִׁבְתּוֹ הִשְׁנִיחַ, אֶל כָּל יִשְׁבֵי הָאָרֶץ. הַיֹּצֵר יַחַד לִבָּם, הַמָּבִין אֶל כָּל מַעֲשִׂיהֶם. אֵין הַמֶּלֶךְ נוֹשָׁע בְּרָב חָיִל, גִּבּוֹר לֹא יִנְצֵל בְּרָב כֹּחַ.

שֶׁבֶּר הַסּוּס לִתְּשׁוּעָה, וּבְרֹב חֵילוֹ לֹא יְמַבֵּט. לְהַצִּיל מִמְּנֶת נַפְּשָׁם, וּלְחַיּוֹתָם בָּרָעָב. נַפְּשֵׁנוּ חִכְּתָה לַיהוה, עֶזְרֵנוּ וּמְגנֵנוּ הוּא. כִּי בוֹ יִשְׂמַח לִבֵּנוּ, כִּי בְּשֵׁם לְּדְשׁוֹ בָּטְחְנוּ. יְהִי חַסְדְּךָ יהוה עָלֵינוּ כַּאֲשֶׁר יִחַלְנוּ לָךְ. For he spoke, and there it was; he commanded, and there it stood.

ADONAI brings to nothing the plans of nations, he foils the plans of the peoples. But the counsel ADONAI stands forever, his heart's plans are for all generations. How blessed is the nation whose God is ADONAI, the people he chose as his heritage!

ADONAI looks out from heaven; he sees every human being; from the place where he lives he watches everyone living on earth, he who fashioned the hearts of them all and understands all they do.

A king is not saved by the size of his army, a strong man not delivered by his great strength. To rely on a horse for safety is vain, nor does its great power assure escape.

But *ADONAI's* eyes watch over those who fear him, over those who wait for his grace to rescue them from death and keep them alive in famine.

We are waiting for *ADONAI*; he is our help and shield. For in him our hearts rejoice, because we trust in his holy name. May your mercy, *ADONAI*, be over us, because we put our hope in you.

[דברים ו:ד-ה; מרקוס יב:כט-לא; ויקרא יט:יח]

# שָׁבֵל יִשְׂרָאֵל, יהוה אֶּלְהִינוּ, יהוה אֶּלְהִינוּ, יהוה אֶּלְהִיךְּ וְאָהַבְּתְּ אֵת יהוה אֱלְהִיךְ בְּכְלֹ־לְבְבְךְ וּבְכָלֹ־נַפְשְׁךְ וּבְכָל מְאֹדֶךְ. וִאָּהַבְתָּ לְּרֵעֲּךְ כְּמוֹךְ וִאָּהַבְתָּ לְרֵעֲּךְ כְּמוֹךְ

בימי חול אומרים קאפ׳ ק״ג מתהלים. [תהלים קג:א]

בּרָכִי נַפְשִׁי יהוה וְכָל קְרָבַי אֶת שֵׁם קְדְשׁוֹ וּגוּ

[Deuteronomy 6:4-5; Mark 12:29-31; Leviticus 19:18]

Hear, O Isra'el: ADONAI our God, ADONAI is One.

You must love the ADONAI your God with all your heart, with all your soul and with all your strength. And you must love neighbor as yourself.

On weekdays Psalm 103 is recited [Psalms 103:1] Bless *ADONAI*, my soul! Everything in me, bless his holy name!

[תהלים צב]

### מַזְמוֹר שִׁיר לְיוֹם הַשַּׁבְּת.

טוֹב לְהֹדוֹת לֵיהוֹה, וּלְזַמֵּר לְשִׁמְּךְ עֵלְיוֹן. לְהַגִּיד בַּבּבֶּקר חַסְּדֶּךְ, וְאֶמוּנָתְךְּ בַּלֵּילוֹת. עֲלֵי עְשׁוֹר וַעֲלֵי נָבֶל, עֲלֵי הִנְּיוֹן בְּכִנּוֹר. כִּי שִׁמַּחְתַּנִי יהוֹה בְּפָּעֲלֶךְ, בְּמַעֲשֵׁי יָדֶיךְ אֲרַנֵּן. מַה נְּדְלוּ מַעֲשֶׂיךְ יהוֹה, מְאֹד עָמְקוּ מַחְשְׁבֹתֶיךְ. אִישׁ בַּעַר לֹא יֻדָע, וּכְסִיל לֹא יָבִין אֶת זאֹת. בְּפְרֹחַ רְשָׁעִים כְּמוֹ עֵשֶׂב, וַיָּצִיצוּ כָּל פֹּעֲלֵי אָנֶן, לְהִשְּׁמְדָם עֲדֵי עַד.

וְאַתָּח מָרוֹם לְעֹלָם יהוה.

כִּי הָנֵּה אֹיְבֶיךּ יהוה כִּי הָנֵּה אֹיְבֶיךּ יאֹבֵדוּ, יִתְפָּּרְדוּ כָּל פֿעֲלֵי אָנֶן.

ַוֹּהֶרֶם כִּרְאֵים כַּןרְנִי, בַּלֹּחִי בְּשֶׁמֶן רַעֲנָן.

וַתַּבָּט עִינִי בְּשׁוּרָי, בַּקָּמִים עָלַי מְרֵעִים תִּשְׁמַעְנָה אָזְנָי.

צַּדִּיק כַּתָּמָר יִפְּרָח, כְּאֶרֶז בַּלְּבָנוֹן יִשְׂנֶּה.

שָׁתוּלִים בְּבֵית יהוה, בְּחַצְרוֹת אֱלֹהֵינוּ יַפְּרִיחוּ.

עוד ינובון בְשִׁיבָה, דְשֵׁנִים וְרַעֲנַנִּים יְהְיוּ.

לְהַגִּיד כִּי יָשָׁר יהוה, צוּרִי וְלֹא עַוְלָתָה בּוֹ.

[Psalms 92]

### A Psalm. A song for Shabbat.

It is good to give thanks to *ADONAI* and sing praises to your name, 'Elyon, to tell in the morning about your grace and at night about your faithfulness, to the music of a ten stringed [harp] and a lute, with the melody sounding on a lyre.

For, *ADONAI*, what you do makes me happy; I take joy in what your hands have made. How great are your deeds, *ADONAI!* How very deep your thoughts!

Stupid people can't know, fools don't understand, that when the wicked sprout like grass, and all who do evil prosper, it is so that they can be eternally destroyed, while you, *ADONAI*, are exalted forever.

For your enemies, *ADONAI*, your enemies will perish; all evildoers will be scattered. But you have given me the strength of a wild bull; you anoint me with fresh olive oil. My eyes have gazed with pleasure on my enemies' ruin, my ears have delighted in the fall of my foes.

The righteous will flourish like a palm tree, they will grow like cedar in the L'vanon. Planted in the house of *ADONAI*, they will flourish in the courtyards of our God. Even in old age they will be vigorous, still full of sap, still bearing fruit, proclaiming that *ADONAI* is upright, my Rock, in whom there is no wrong.

מוסרים הכתבי קדש להש״ץ [לשליח צבור] והוא אומר [ישעיה ב:ג; דברים ד:מד]

## כִּי מִצִּיּוֹן תֵּצֵא תוֹרָה וּדְבַר יהוה מִיְרוּשָׁלָם. וְזֹאת הַתּוֹרָה אֲשֶׁר שָׁם מֹשֶׁה לִפְּנֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל

אחרי הקריאה בספרי הברית הישנה והחדשה מברכין את הקיסר יר״ה

Спаси Господи и помилуй

Благочестивейшего, Самодержавнейшего,
Великаго, Государя нашего, Императора
всея России, АЛЕКСАНДРА АЛЕКСАНДРОВИЧА
и Супругу Его Благочестивейшую
Государыню Императрицу МАРИЮ
ФЕДОРОВНУ, Наследника Его Благоверного
Государя, Царевича и Великаго Князя
НИКОЛАЯ АЛЕКСАНДРОВИЧА и весь
Царствующий Дом, огради миром державу
Их, ипокори иод

The Holy Scriptures are handed to the Cantor and he says: [Isaiah 2:3; Deuteronomy 4:44]

For out of Tziyon will go forth *Torah*, the word of *ADONAI* from Yerushalayim.

This is the *Torah* which Moshe placed before the people of Isra'el.

After the readings from the Old and New Covenants, we bless the Czar, His Majesty

O, God, Redeemer have mercy on our Sovereign, Emperor of Russia, pious, autocractic, greatest Alexander Alexandrovich; and his wife, pious sovereign Empress Maria Fedorvna; his heir, Czarevich and Great Prince Nicolai Alexandrovich. ноги Их всякого врага и супостата; глаголь мир и благо в серда их и о Церкви Твоей Святой и о всех людях Твоих, да и мы в тишине Их тихое и безмолвное житие поживем в правовеии и во всяком благочестии и честннсти. Аминь

#### בינה במקרא ודבר אלהים אח"כ [אחרי-כן] מזמרים

[תהלים מ:ה-ז]

לַשְׁרֵי הַגֶּבֶר אֲשֶׁר שָׁם יהוה מִבְטַחוֹ וְלֹא פָנָה אֶל רְהָבִים וְשְׂמֵי כָזָב: רַבּוֹת עָשִׂיתָ אַתָּה יהוה אֱלֹהֵי נִפְּלְאֹתֶיף ימַחְשְׁבֹתֶיךּ אֵלֵינוּ אֵין עֲרֹךְ אֵלֶיךְ אַגִּידָה נַאֲדַבּּרָה עָצְימוּ מִפְּצְתְּ אָזְנַיִם כָּרִיתִ לִּי עָצְימוּ מִפְּבְרִה עוֹלָה וַחֲשָאָה לֹא שָאָלְתָּ:

עוֹלָה וַחֲשָאָה לֹא שָאָלְתָּ:

ביום השבת מזמרים

בּא נָא, בּא נָא דוֹדִי. בּא נָא, בּא נָא אֲדוֹן הַשַּׁבָּת. בָּא נָא, בּא נָא דוֹדִי. הַשְּׁמִיעָנוּ אֵל הַאֶּחָד, יהוה אֶחָד וּשְׁמוֹ אֶחָד לְשֵׁם וּלְתִפְּאֶרֶת וְלְתְהִלְּה. בּא בֹּא And all the Czar's House protect with preace his kingdom and subdue to his foot any enemy and ungodly people. Bring them peace in their hearts. Tell them about your holy church and about all your people, and we will live under their silence with right faith, godliness and honesty.

Amen.

#### Sermon on God's Word Afterwords songs

[Psalms 40:5-7]

How blessed the man who trusts in *ADONAI* and does not look to the arrogant or to those who rely on things that are false.

How much you have done, *ADONAI* my God! Your wonders and your thoughts toward usnone can compare with you! I would proclaim them, I would speak about them; but there's too much to tell!

Sacrifices and grain offerings you don't want; burnt offerings and sin offerings you don't demand. Instead, you have given me open ears;

#### Song for the Shabbat

Please come, please come my beloved. Please come, please come the Lord of the Shabbat.

"Guard and remember" in single utterance. God who is one made us hear. *ADONAI* is one and his name is one, to his renown, splendor, and praise. *Please come...* 

לְקְרֵאת אֲדוֹן הַשַּׁבָּת לְכוּ וְנֵלְכָה, כִּי הוּא מְקוֹר הַבְּרָכָה, מֵרֹאשׁ מִכֶּנֶדם לוֹ הַמְלוּכָה, סוֹף מֵעֲשֶׁה בְּמַחֲשָׁבָה תְּחִלָּה. בּא נא

בּקְרַשׁ מֶלֶךּ עִיר מְלוּכָה, קוּמִי צְאִי מִתּוֹךְ הַהְבֵּכָה, רַב לָךְ שֶׁבֶת בְּעֵמֶק הַבְּכָא, וְהוּא יַחֲמוֹל עָלַיִךְ חֶמְלָה. בּא מּ הַתְּנַעֲרִי מֵעָפָר קוּמִי. לִבְשִׁי בּוְבִי תִפְּאַרְתֵּךְ עַמִּי. עַל יַד

בא נשוע, נשוע, בית הַלַּחְמִי, קּרְבָה אֶל נַפְּשִׁי גְּאָלָה. בא נה הַתְעוֹרְרִי הָתְעוֹרְרִי כִּי בָא אוֹרֵךְ קוּמִי אוֹרִי, עוּרִי עוּרִי יייי ---- ---- ---- ----

שִׁיר דַבֵּרִי, כְּבוֹד יהוה עָלַיִּךְ נִגְּלָה. בּא נא

לא תבושי וְלא תּכֶּלְמִי. מַה תִּשְׁתוֹחָחִי וּמַה מֶהֶמִי. בָּךְ יֶחֶסוּ עֲנִיֵּי עַמִּי, וְנִבְנְתָה עִיר עַל תִּלְּה. בּא נא

ןָּהָיוּ לִמְשִׁפָּה שׁאַּסָיִדְ, וְרָחֲקוּ כָּל מְבַלְּעָיִדְ, יְשִׁישׁ עָלַיִּדְ אָלֹהָיִדְ כִּמְשׁוֹשׁ חָתָן עַל כַּלָּה. בא נא

ָּמִין וּשְׂמֹאל תִּפְרוֹצִי, וְאֶת יהוה תַּעֲרִיצִי, עַל יַד אִישׁ בֶּן פַּרְצִי, וְנִשְׂמְחָה וְנָגִילָה. בּא נא

בא בְּשֶׁלוֹם אִישׁ הַגְּאוּלָה, גַּם בְּרָנָה וּבְצָהֲלָה, תּוֹךְ אֱמוּנֵי עַם סְגָלָה.

בא נא דוֹדי. בא נא אַדוֹן הַשַּׁבָּת, שָּׁר שָׁלוֹם.

Come let us go to welcome the Lord of the Shabbat, because he is a source of blessing, from the beginning, from antiquity he was honored, last in deed, but first in thought. *Please come...* 

Sanctuary of the King, royal city – Arise and get out from among the upheaval! Too long have you dwelled in the valley of tears. He will shower compassion upon you. *Please come...* 

Shake off the dust, arise! My people put on your clothes of glory. The son of Yishai, Yeshua, the Bethlehemite! Draw near to my soul – redeem it! *Please come...* 

Wake up! Wake up! For your light has come, rise up and shine. Awaken, Awaken, utter a song, the glory of the *ADONAI* is revealed on you. *Please come...* 

Don't feel ashamed and don't be humiliated. Why are you troubled? Why are you depressed? My afflicted people will find shelter in you. As the city will be built on the hilltop. *Please come...* 

May your oppressors be oppressed, and may all defilers be far away. Your God will rejoice over you like a groom rejoices over his bride. *Please come...* 

Right and left you will spread out, and you will honor the *ADONAI*, through the man, descended of Peretz, we will rejoice and be glad. *Please come...* 

Man of salvation come in peace, with joy and cheer, among the faithful of the chosen people *Please come...* 

Please come my beloved. Please come Lord of the Shabbat, the Prince of Peace.

## עקרי אָמוּנָת יִשְׂרָאֵל בְּנֵי ב״ח.

(13

אָני מַאָמִין בֶּאָמוּנָה שְׁלֵמָה שֶׁאָבִינוּ אֲשֶׁר בַּשְׁמַיִם הוּא אֵל חַי וְאֶמֶת, נִצְחִי, בּוֹרֵא שְׁמַיִם וַאָּרֶץ וְכָּל הַגָּלוּיוֹת וְהַנִּסְתָּרוֹת, בִּדְבָרוֹ וְרוּחַ לֹּדְשוֹ, הוּא אֶחָד, הַכָּל מִמֶנוּ, הַכָּל בּוֹ וְהַכָּל אֵלְיוּ.

אָני מַאֲמִין בָּאֲמוּנָה שְׁלֵמָה שָׁאָבִינוּ אֲשֶׁר בַּשָׁמֵיִם הַקִּים כְּפִי הַהְבְטָּחָה לְאֲבוֹתִינוּ, לְנְבִיאֵנוּ וּלְמַלְכֵנוּ דְוִד בָּן יִשִׁי ,גוֹאֵל לְיִשְׂרָאֵל, אֶת יִשׁוּעַ הַנוֹלְד מִמְרְיָם הַבְּתּוּלָה בָּעִיר בִּית לֶחֶם יְהוּדָה. הַנַעָנָה, נִצְלָב, מֵת, וּנִקְבָּר לְמַעָן יְשׁוּעְתֵּנוּ. קם מון הַמֵּתִּים וַיְחִי, וְהִנֵה הוּא יוֹשֵׁב לְיְמִין אָבִינוּ שֶׁבַּשָׁמֵיִם וּמִשְׁם בּוֹא יְבוֹא לִשְׁפּוֹט אֵת הַתֵּבֶל הַחָיִים וְהַמִּתִים, וְהוּא הַמֶּלֶךְ עַל בֵּית יַעֲלִב לְעוֹלְם וּלְמַלְכוּתוֹ אִין קִץ.

### -14 -

## Principles of Faith of Isra'el for the Children of the New Covenant

1)

I believe, with a perfect faith, that our heavenly Father is the living, and true, and eternal God, who created heaven and earth and everything visible and invisible through his Word and his *Ruach HaKodesh*. He is One, all things are from him, all things in him, and all things to him.

2)

I believe, with a perfect faith, that our heavenly Father has, according to his promise made to our forefathers, to our prophets, and to our King David, the son of Yishai, raised unto Isra'el a Redeemer, Yeshua, who was born of Miryam the virgin, in the city of Beit-Lechem, Y'hudah. Who suffered, was crucified, died and buried for our salvation. He rose again from the dead. And lives, and sits at the right hand of our heavenly Father, from where he will come to judge the world, the living and the dead. He is the appointed King over the House of Ya'akov forever, and of his dominion there will be no end.

אָני מַאָּמִין בָּאָמוּנָה שְׁלֵּטָה כִּי עַל פִּי עַצְת הַאָּלֹהִים הַנִּחְרָצָה וִיְדִיעָתּוֹ מִכֶּדֶם הוּכוּ אָבוֹתֵינוּ בִּקְשִׁי הַלֵּב לִּפְשׁוֹעַ וְלַמְרוֹת נָגֶד מְשִׁיחֵנוּ, הַאָּדוֹן ישׁוּעַ, לְמַעָן לְהַקְנִיא אֵת שְׁאָר גוֹיֵי הַתִּבֶּל וּלְרַצות אַת כֻּלָם עַל יֵדִי אָמוּנָתָם בַּמְשִׁיחַ שִׁבּשְׁרוּ הַשְׁלִיחִים שֶׁלוֹ, לְמַעָן תִּמְלֵא הַאָּרֶץ דֵעָה אֵת יהוה לְמֶלֶך עַל כָּל הַאָּרֶץ.

(7

אָני מַאָמִין בָּאֲמוּנָה שְׁלֵמָה כִּי בָּאֲמוּנָה ישׁוּעַ הַפְּשִׁיחַ לְבַר יִצְּדָק כָּל אָדָם בִּבְלִי מַעָּשִׁי הַחּוֹרָה. כִּי אֱלֹהִים אֶחָר הוּא הַמְצְדִיק אֵת הַיְהוּדִים הַ[נִי]מוֹלִים מִתּוֹךְ הַאֱמוּנָה וְאֵת הַעֲרֵלִים עַל יֵדִי הַאֲמוּנָה. וְאֵין הֶבְדֶל בֵּין יְהוּדִי לִיְנָנִי, בֵּין עֶבֶר לְבֶּן חוֹרִין, בֵּין זָכָר לִנְקַבָה. כֻּלָם אֵחָר הַם בַּמְשִׁיחַ. I believe, with a perfect faith, that by the counsel of God and his foreknowledge, our fathers have been struck heavily with hardness of heart for sin and for rebellion against our Messiah, the Lord Yeshua, in order to provoke the other nations of the earth to jealousy, and to reconcile all through faith in Messiah, by the word of his Emissaries, in order that knowledge of *ADONAI* should cover the earth, and *ADONAI* be King over the whole earth.

4)

I believe, with a perfect faith, that through faith in Yeshua, the Messiah alone, without the legalistic observance of *Torah* commands, a man may be justified. That there is but one God, who justifies the circumcised Jews by faith, and the uncircumcised through faith. And that there is no difference between Jew and Gentile, between the slave and free man, between male and female. They all are one in Messiah.

(11

אַנִי מַאֲמִין בָּאֶמוּנָה שְׁלֵמָה בִּקְהִלָּה קְרוֹשָׁה אַחַת, כְּלָלִית וּשְׁלִיחִית.

()

אָני מוֹדֶה בִּמְבִילָה אַחַת לְּסְלִיחַת עוֹנוֹת. ז)

הָעוֹלָם הַבָּא. אָנִי מֵחַבֶּה לִהְּקוּמָת וּמְחִיָּת הַמֵּמִים וּלְחַנֵי אָנִי מֵחַבָּה לִהְקוּמָת וּמְחָיָת הַמֵּתִים וּלְחַנֵי

לויטי יהוה לישועקה קויטי לויתי יהוה לישועקף לויתי יהוה לישועקה

[במדבר ו:כד-כו; ברכת כהנים]

יְבָרֶרְבְּדְּ יהוּה פְּנְיוּ אֵלֶידְ וִיחָנֶּדְ יִּאֵר יהוּה פְּנִיוּ אֵלֶידְ וִיחֻנֶּדְ יִשָּׁא יהוּה פְּנִיוּ אֵלֶידְ וְיָשֵׁם לְדְּ שָׁלוֹם. 5)

I believe, with perfect faith, in one Holy Body which is universal and oriented as the Emissaries of Yeshua.

6)

I acknowledge one immersion for the forgiveness of sins.

7)

I wait for the resurrection and renewed life of the dead, and for the life of the world to come. Amen.

For your salvation, I wait, *ADONAI*; I wait, *ADONAI*, for your salvation; *ADONAI*, for your salvation I wait.

[Numbers 6:24-26; "The Aaronic Blessing"]

May ADONAI bless you and keep you.

May *ADONAI* make his face shine on you and show you his favor.

May ADONAI lift up his face toward you and give you peace.

## ַם מִינְת יִשְּׂרָאֵל בְנֵי בְּרִית חֲדָשְׁה.

הראשון

יש אֲך אֶלהִים אֶחָר, חֵי וְאֶמֶת, נִצְחִי, בְּלִי נִּוּף, בְּלִי חַלָּלִים בְּלִי הִתְפַּעָלוּת, רָב מוֹב, כֹּחַ וְחָכְמָה מֵאֵין הַבָּר, בּוֹרֵא, יוֹצֵר, וְעוֹשֶׂה וּמְלֵיִים כָּל, בִּדְּבָרוֹ וּבְרוּחַ בִּלִּי הַלָּלִי מִמָּין.

השני

הַאֶּלהִים אֶמֶת הַקִּים כְּפִי הַהְבְשָׁחָה לַאָּבוֹתִינוּ,
לְנְבִיאֵינוּ וּלְמַלְמֵלְכֵּנוּ דָוִד בֶּן יִשִׁי, גּוֹאֵל לְיִשְׂרָאֵל, אֵת יִשׁוּעַ
הַנוֹלְד מִמִּרְיָם הַבְּתּוּלְה בְּעִיר דָוִד בֵּית לֶחֶם יְהוּדָה.
הַנַעָנְה, נִצְּלָב, מֵת וְנִקְבָּר, לְמַעָן יְשׁוּעַתִּנוּ. קּם מִן הַמִּתִּים נִיְחִי, וְהִנָּה הוּא יוֹשֵׁב לִיְמִין אָבִינוּ שֶׁבַּשְׁמַיִם וּמִשְׁם בֹּא
יַבֹא לִשְׁפוֹם אֵת הַתָּבֶל, הַחֲיִים וְהַמִּתִּים, וְהוּא הַמֶּלֶּךְ
עַל בֵּית יַעֲלָב לְעוֹלְם וּלְמַלְכוּתּוֹ אֵין מֵץ.

השלישי

על פּי עָצָת הַאֶּלהִים הַנֶחֶרְצָה וִיְדִיעַתּוֹ מִקֶּדֶם הוּכוּ אָבוֹתֵינוּ בִּקְשִׁי הַלֵב לִפְשׁוֹעַ וְלַמְרוֹת נָגֶר הַמְשִׁיחַ,

### -17-

## Articles of Faith of Isra'el for the Children of the New Covenant

#### **First**

There is but one true and living God, not corporeal, without divisions, cannot be apprehended by bodily senses, of great goodness, power and wisdom beyond comprehension, who creates, knows, makes and upholds everything by his Word and by his *Ruach HaKodesh*. All things are from him, all things in him, and all things to him.

#### Second

The true God has, according to his promise to our forefathers, to our prophets, and to our king David, the son of Yishai, raised for Isra'el a Redeemer, Yeshua, who was born from Miryam the virgin, in Beit-Lechem the city of David in Y'hudah, who suffered, was crucified, died, and buried for our salvation. He rose again from the dead, and lives, and sits on the right hand of our heavenly Father. From that place he will come to judge the world, the living and dead. He will be King over the House of Ya'akov forever and of his dominion there will be no end.

#### Third

According to the counsel and foreknowledge of God, our ancestors have been struck heavily with hardness with hardness of heart to sin and rebel against our Messiah,

הַאָּרוֹן יֵשׁוּעַ, לְמַעָּן לְהַקְנִיא אֵת שְׁאָר גוֹיֵי הַמֵּבֶל וְלְרָצוֹת אֵת כָּל בְּנֵי אָדָם עַל יְדֵי אֶמוּנָחָם בַּמְשִׁיחַ, שְׁבִּשְׁרוּ הַמְבַשְּׁרִים וְהַשְּׁלִיחִים הַקְּרוֹשִׁים שָׁלוֹ, לְמַעָּן תִּמְלָּא הַאָּבֶץ הַעָּת אָת יהוה, וְהָיָה יהוה הַמֶּלֶךְ עַל כָּל הַאָּבֶץ.

#### הרביעי

בְּאֶמוּנָת יֵשׁוּעַ הַפְּשִׁיחַ לְבַּד יִצְּדָק כָּל אָדָם, בְּלִי מַעְשֵׂי הַתּוֹרָה. אֱלֹהִים אֶחָד הוּא, הַמְצְּדִיק אֵת הַיְהוּדִים הַוֹּנִי]מוּלִים מְתּוֹךְ הַאֱמוּנָה וְאֵת הַגוֹיִם הַעֲּרֵלִים עַל יְדִי הַאֶּמוּנָה. אֵין הָבְדֶל בֵּין יְהוּדִי לִיְנָנִי, בֵּין עֶבֶּד לְבֵן חוֹרִין, בִּין זְכָר לְנְמִבְּה. כִּי כּוּלָם אֶחָד הִם בְּיֵשׁוּעַ הַפְּשִׁיחַ. מַרְפֵּא לָנֶפֶשׁ מְאוֹד וּמְלוֹא נֶחָמָה. מַרְפֵּא לָנֶפֶשׁ מְאוֹד וּמְלוֹא נֶחָמָה.

#### החמישי

פּתְּבֵי הַלְּדָשׁ מְכַלְּכֵּלִים בְּתּוֹכָם כָּל הַדְּבָרִים הַהֶּכְּרִחִים לִישׁוּעָה. כָּל דְבָר אָשֶׁר אֵינֵנוּ נִמְצָא בָּהֵם וְלֹא יִתְּחַיֵּיב מַהֵם אֵין אָדָם מְחוּיִב לְהַאָּמִין בּוֹ כְּעָקר מְעָקרי הַאָּמוּנָה, אוֹ כְּדְבָר הֶכְרַחִי לַיֵשׁוּעָה. בְּשֵׁם כִּחְבֵי הַלְּדָשׁ אַנְחְנוּ קוֹרְאִים לְסִפְּרֵי הַתְּעוּדָה מִבְּרִית הַיִשְׁנָה וְהַחֲדָשָׁה אֲשֶׁר the Lord Yeshua, in order to provoke to jealousy the other nations of the earth, and to reconcile all people through faith in Messiah, by the ministry of his proclaimers of the Good News and his holy Emissaries, in order that the knowledge of *ADONAI* should cover the earth, and *ADONAI* be King over the whole earth.

#### Fourth

Through faith alone in Yeshua the Messiah all men may be justified without the legalistic observance of *Torah* commands. There is but one God, who will justify the circumcised Jews by faith, and the uncircumcised Gentiles through faith. And that there is no difference between Jew and Gentile, between the slave and free man, between male and female. They all are one in Messiah Yeshua.

By faith in Messiah we fulfill the *Torah*, and that faith is very much a cure to the soul and full of comfort.

#### Fifth

The Holy Scriptures contain everything necessary for our salvation. No one is bound to accept anything not found in them, nor made binding by them, as articles of faith, or as things necessary to salvation. By "Holy Scriptures" we mean the books of revelation, Old and New Covenants, which

מַעוֹלָם לֹא הָיָה סַפֵּק בַּקְהָלָה אָם בְּרוּחַ הַלֹּדֶשׁ נִכְּתְּבוּ.

#### השישי

ספְּרֵי הַבְּּרִית הַחֲדָשָׁה אֵינָם מִהְּנַגְּדִים לְסִפְּרֵי הַבְּּרִית יְדִי הַמְּשִׁיחַ, הַמֵּלִיץ הַאֶּחָר בֵּין אֱלֹהִים וְאָדָם. הַתּוֹרָה הַנְּתְּנָה מְאֱלֹהִים בְּיָד מֹשֶׁה הַיְתָּה אֹמֶנֶת אוֹתִּנוּ אֵל הַמְּשִׁיחַ לְמַעָן נִצְּדָק רַק עַל יְדִי הַאֱמוּנָה בּוֹ.

יִצֵן שְׁיֶרֶע אַבְרָהָם, לְפִי הַבְּשָׁר, אַנְחְנוּ, וְאַבְרָהָם הִוּא אַב נְם לַ[נִי]מוֹלִים וְנֵם לַמָּאָמִינִים, עַלִּינוּ לַמוֹל כָּל שְׁהִיּב בְּנִים שֶׁל אָלוּ שׁהוֹצִיאָם יהוה מֵאֶרֶץ מִצְרִים בְּיָד שִׁחוֹג אָת חֹב הַשְּׁבְּת וּלְקְּדְשׁוֹ חַזְקָה אַנְחְנוּ, עַל כֵּן עַלִינוּ לִשְׁמוֹר אֵת יוֹם הַשְּׁבָּת וּלְקְּדְשׁוֹ. חַזְקָה אַנְחְנוּ, עַל כֵּן עַלִינוּ לִשְׁמוֹר אֵת יוֹם הַשְּׁבָּת וּלְקְדְשׁוֹ. הַמְשׁרִים, הַחוֹנְגִים אוֹהָם וְעַלִינוּ לִשְׁמוֹר אֵת יוֹם הַשְּׁבָּת וּלְקְדְשׁוֹ. הַמְשׁרִים, הַחוֹנְגִים אוֹהָם וְנִב לְשָׁמוֹר אֵת יוֹם הַשְּׁבְּרוֹן יְצִיאַת הַבְּיִר מִבְּרָהְם וְנִירִיְת הַרוּחַ הַלְּבְשׁ מִן הַמְּשׁׁר, אַנְיִים וְיִבְּים מִּלְּבְים מִּלְּבִים מִּוֹ הַמְּשִׁרוֹים וְנִירִידְת הַרוּחַ הַלְּבָּשׁ מִן הַמְּשִׁרוֹן וְצִיאַת מִבְּרוֹן יְצִיאַת מִבְּרְהָם הִילְּבָּים מִּוֹ הַמְּשִׁרוֹים, וְבִּים בְּיִבְּים מִּוֹ בְּיִבְּים מִּיבְּרָהְם וְנִירִידְת הַרוּים וְנִבְּים מִּלְּבִים מִּן הַבְּישׁר.

#### השביעי

סְפַּרֵי הַמִּשְׁנָה וְהַתְּלְמוּר אֵין לְיָסֵר מֵהֵם אֵיזֶה לֶּקָח; הַמַּה רָק כְּמַזְּכֶרֶת עוֹלָם לָנוּ עַל גוֹדֶל רוּחַ הַתִּּרְדִמָה have always been accepted by the Body as inspired by the *Ruach HaKodesh*.

#### Sixth

The scriptures of the New Covenant do not contradict those of the Old Covenant, for in both everlasting life is offered to mankind through the Messiah, who alone is the Mediator between God and man. The *Torah* which was given by God through Moshe was to lead us to Messiah so that we might be justified only through faith in him.

But we are the seed of Avraham according to the flesh, who was the father of all those who were circumcised and believed. We are bound to circumcise every male child on the eighth day as God commanded him [Avraham]. And as we are descendants of those whom *ADONAI* brought out of the land of Egypt with a stretched out arm, we are to observe the Shabbat, *Pesach*, and *Shavu'ot*, while (non-Jewish) Messianic believers celebrate them only in remembrance of the resurrection of the Messiah from the dead, and the outpouring of the *Ruach HaKodesh* from heaven, and also remember the Exodus from Egypt.

#### Seventh

The Mishnah and Talmud are not to be used for establishing any doctrines, but regarded only as an eternal reminder of the spirit of deep sleep

שֶׁהַפִּיל הַאֱלֹהִים עֲלֵינוּ עַד לִמִקְצָת. סִפְּרֵי הַשֶּׁלְחָן עֲרוּךְ (מֵגִינֵי אֶּרֶץ, יוֹרָה דֶעָה, חֹשֶׁן מִשְׁפָּט, וְאֶבֶן הַעֵּזֶר) הַיּוּ לְנוּ רַק לְפָּח, לֶּרֶשֶׁת וּלְמוֹמִשׁ. הַחָשִׁיכוּ אֵת עֵינִינוּ מִרְאוֹת דַרְכֵי האֱמוּנָה הַחָיָה וְהַאָּמִתִּית.

#### השמיני

הַהֶּמְמָא הַקְּרְמוֹנִי הוּא הַשְּׁחַתָּת יֵצֶר כָּל אָדָם הַנוֹלֶד כְּפִי הַשֶּׁבָע מִדָם וְחֵפֶץ הַבְּשָּׁר, הַנוֹשֶׁה תְּמִיד אֵל הַרָע וּמִתְּאֵנֵה, נָגֶּד הַרוּחַ, לְתָּאֵנָת הַבְּשָּׁר וְקִשֶּׁה לְקִבֵּּל עוֹל תּוֹרָת הַאֱלֹהִים.

#### התשיעי

הַאָּדָם בְּפֹּחוֹ הַמִּבְעִי חַסָר כֹּחַ הוּא לְפּוֹגֵן אֵת עַצְמוֹ בְּמַעָשִׁים מוֹבִים וּלְיַשֶּׁר דְרְכּוֹ, לְהַאָּמִין וְלִקְרוֹא בְּשֵׁם יהוה, לוּלֵא חֶסֶר אֱלֹהִים הַגַּעֶלָם בָּמָשִׁיחַ, הוּא דְבָר אָבִינוּ שֶׁבַּשָּׁמַיִם, הַנוֹלָד מִן הַאָּב מֵעוֹלָם, יְקְדְמֵנוּ לִהְיוֹת לוֹ הַבְּחִירָה הַמוֹבָה וְיִפְעַל עָמוֹ בִּהְיוֹת לוֹ הַבְּחִירָה הַזֹאַת.

העשירי

בְּמַעָשִׂים הַמּוֹבִים שֶׁל הַאָּדָם תִּתְּנַכֵּר אֶל נְכוֹן

which God has permitted to fall on us. The *Shulchan Aruch* (*Megineh Eretz*, *Yoreh Deah*, *Choshen Mispat* and *Even haEzer*) became for us only a trap, and a stumbling-block. It has darkened our eyes so that we failed to see the ways of the true and life-giving faith.

#### Eighth

Original sin is the cause of the corruption of every natural man born of blood and the will of the flesh, which always inclines towards evil. The lusts of the flesh war against the spirit, making it hard to accept the *Torah* of God.

#### Ninth

Man in his natural condition is unable to do good works or to follow his straight path, to believe and to call on the name of *ADONAI* unless there first is given to him the grace of God, which is treasured up in Messiah. Who is the Word of our heavenly Father and born from the Father from eternity, will direct him to choose the right choice and will be at his side when he has that choice.

#### Tenth

The good works of man are the sign of a true

הַאֶּמוּנָה הַחָיָה וְהַאָּמִתִּית אֲשֶׁר בִּלְבַבוֹ, כָּאָשֶׁר יִּוָדֵע הַעֵּץְ בְּפִּרְיוּ; רְצוּיִם הַמְעַשִּׁים הַמוֹבִים בְּעִינֵי אֶלֹהִים בַּמְשִׁיחַ. אַךְ בְּכֹל זאֹת אֵינַם יְכוֹלִים לִמְחוֹת פְּשָׁעֵינוּ, לְהַצְּדִיכֵנוּ, וְלִמְנוֹעַ מְאָתָנוּ אֶת קשִׁי מִשְׁפָּט אֱלֹהִים.

#### האחר עשר

הַמְּעָשִׁים הַמּוֹבִים, אֲשֵׁר יִנְשׁוּ קוֹדֵם הַשְּׂגָת חֶסֶּר אֱלְהִים בַּמְשִׁיחַ וְאָצִילָת רוּחַ לְּדְשׁוּ, אֵינָם רְאוּיִם לְהַפִּי זְשׁ בַּהֵם מַבָּע הַחַשְּׁא. כְּמוֹ כֵּן אֵין שׁוּם זְכוּת בַּמְעַשִּׁים הַיוֹצְאִים מִדְעָת אַנְשִׁים כְּנוֹסְפִים עַל פִּקוּדֵי אֱלְהִים (לְפְנִים מְשִׁוּרָת הַדִּין). הַמַה רָק כְּגְאוּת וְכָּסֶל אֲשֶׁר הַאָּדָם יִרְאָה בְּהֶם, כִּי לֹא לְבַד שְׁשִׁלֵם לְאֶלהִים דִי חוֹבְתּוֹ, אַך כִּי יָעַשֶּׁה לְמַעְנוֹ גַם יוֹמֵר מְחוֹבְתּוֹ. הַמְשִׁיחַ חוֹבְתּוֹ בְּלִי מוֹעִיל אֲנָחְנוּ׳.

#### השנים עשר

הַמָּא, גַם בִּבְּשָּׁרוֹ גַם בְּרוּחוֹ, אָבָל אַנְחְנוּ אָף אָם כָּלְנוּ רַק אָחַר לְבַר, הַמְשִׁיחַ, הָיָה זַךְ מִפֶּשָׁע וְנָקִי מִכְּל and living faith in the heart. As the tree is known by its fruit. They are acceptable before the eyes of God in Messiah. But nevertheless, they are useless to cancel transgressions, or to avert the severity of God's judgement.

#### Eleventh

The good works done prior to the bestowment of the grace of God in Messiah and receiving of his *Ruach HaKodesh*, are insufficient to secure, as a reward for merit, grace and righteousness for those who practice them; for undoubtedly they are corrupted by the nature of sin, and there is no merit which originated with men, and who think they are doing more that is required of them. The foolishness and pride of men lead them to think that they not only do their duty towards God, but more even than that; though Messiah says distinctly: "When you have done everything you were told to do, you should be saying, 'We're just ordinary slaves, we have only done our duty.""

[Luke 17:10]

#### Twelfth

Only one alone, the Messiah, was sinless in body as well as in spirit. But we, although

חַמָּא, הַאֶּמֶת אֵין בָּנוּ. אַנְחְנוּ עוֹד, בִּדְבָרִים רָבִּים. וְאִם נִאֶּמָר כִּי אֵין בִּנוּ נִמְבָּלִים וְנוֹלָדִים מֵחָדָשׁ בַּמְשִׁיחַ, בְּכֹל זֹאת חוֹמְאִים

#### השלשה עשר

פֶּל חֵמְא וּפֶּשָׁע הַנַּעְשָּׁה בְּזְדוֹן אוֹ בְּשׁוֹגֵג יְכוּפְּר בְּהְשׁוּבָה שְׁלֵמָה בְּכָּל לֵב וַנֵפֶּשׁ. וְאַחָבי הַמִּכְשׁוֹל וְהַנְפִּילָה בַּחֵמְא עוֹד יֵשׁ יְכוֹלֶת, בְּחֶפֶר אֱלֹהִים, לְּהַקִּים וּלְּהֵימִיב אֵת מַעֲלָלֵנוּ. רַק חֵמְא בְּאָדוֹן, נָגֶד רוּחַ הַלְּדָשׁ, הוּא חֵמְא אֲשֶׁר אִין לוֹ סְלִיחָה.

#### הארבעה עשר

עָצָת מֶּלְהִים, הַנִּסְתָּרָה מִכָּל נִבְּרָא וְחַי, וּרְצוֹנוֹ מִקֶּדֶם - בְּשֶׁרֶם יָסְד מֶּלֶה מִבְּנֵי אָדָם אֲשֶׁר בַּחָר בָּם מִקְלָּלָה וּמִמִשׁפָּט אֵת אֵלֶה מִבְּנֵי אָדָם אֲשֶׁר בַּחָר בָּם לַכֵן אֵלֶה, אֲשֶׁר טוֹבָת מֱלֹהִים הַנְּדוֹלָה הַזֹאת עַלֶּיהם, הֹמָה נְקְרַאִים, בַּעֵת וּבַּזְמָן הַרָאוּי לְפִי עָצָת עֶלְיוֹן, עַל יֵדִי רוּחוֹ הַפּוֹעֵל בְּקְרְבָּם. הַמָּה, עַל יְדִי הַחֶּסֶר, שׁוֹמְעִים אֵת הַקְּרִיאָה. הַמַּה נִצְּדָּקִים חִנָּם, נַעֲשִׁים בְּנֵי immersed and born anew in Messiah, still fail in many things; and if we say, we have no sin, the truth is not in us.

#### Thirteenth

Every sin, whether committed intentionally or unintentionally, is forgiven when the sinner repents with his heart and soul. Even after we have fallen into sin, we may by the grace of God rise and amend our ways. But a sin against the *Ruach HaKodesh* is one which remains unforgiven.

#### Fourteenth

It was a secret counsel of God, and his will before the foundation of the world was laid, to save those from the curse and from judgement whom he chose in Messiah. And to bring them through Messiah to everlasting salvation. To those on whom this great goodness God bestowed, are those who are called by his spirit in due time. The also listen to the invitation by the grace. They are justified freely. They are accepted and made the children

אֶלהִים. וְדוֹמִים לְדְמוּת בְּנוֹ יְחִידוֹ יֵשׁוּעַ הַמְּשִׁיחַ. הֵמָה מִתְּהַלְּכִים בְּיִרְאָה, בְּמַעָשִׁים טוֹבִים, וּבְּאַחָרִית יְשִׁיגוּ בְּחֶסֶד אֱלֹהִים אֵת הַאוֹשֶׁר עִוֹלְמִים.

הַהְגִיוֹן וְהַהִּתְּבּוֹנְנוּת, אֶל נְכוֹן, בִּדְבַר בְּחִירָת אֱלֹהִים הַמְּנִיּת אַלְהִים הַמְּלִיִם וּמְבִילִים וּמְבִילִים וּמְבִילִים וּמְבִילִים וּמְבִילִים אָת יִרְאֵי אֱלְהִים הַמְּעִיִּים אָת יִרְאֵי הֵמָמִית אַת הַבְּלִּבְּים וְּמְשִׁילִים וּמְעִיִים הְּבָּשָׁר וְהַאָּיִים אָת הַבָּבְּ לְּעִנְיִנִים וּמְעִיִים וּשְׁמִיְמִיִים- אֶל מְקוֹר וּמַעְיִן שֶׁל נָחָמָה גְּדוֹלְה וּמְעִימִי יְתִירָה. הַהָּגִּיוֹן וְהַהִּתְּבּוֹנְנוּת הַאֵּלֶה מֵאַמְצִים וּמְנִינִם וּשְׁמִייְמִיים- אֶל מְקוֹר וּמַעְיִן שֶׁל נָחָמָה גְּדוֹלְה וּמְעִייִם הְּבָּיִנְיִם הְּבָּלְּהִים בְּלְבָּם בְּלְבָּם הְּמִיּנְיִים הְּבָּלִים הְבָּלִים הְּבָּלִים הְּבְּלִבְּם בְּלְבָּם בְּתְּבִּית אֲלְהִים הְּבָּלְּהִים הְּבָּלְיִם הְּבָּלְבָּם בְּלְבָּם אָּת אָשׁיִם, וּמְעַלִּים וּמְלִיכְם בְּלְבָּם בְּלְבָּם אָלְהִים מִּמְלִיהְ עַלִּיהְ עַלְיִבְּר אָּמְיִבְּרת אֲלְהִים.

לְהֵפֶּך אֶבֶּה מִבְּנֵי הַעוֹלָם, הַהוֹלְכִים בְּגָדְלוּת וְגֵבְהוּת לִּבַּם וְרוּחַ הַמָּשִׁיחַ אֵין בְּקִרְבָּם. הַמַּה עוֹבְדִים הָמִיד רַק אֵת הָאַנְתָּם, אֵינַם שָׁמִים לֵב לְמִשְׁפָּט אֱלֹהִים, לְפִי גִוְרָתּוֹ מֵעוֹלָם, וְנַעָשִׁים בְּנֵי הַשָּשָׁן, הַמוֹבִיל וּמוֹרִיד אוֹתָּם לְבּוֹר יֵאוּשׁ וְאֶל מָקוֹם כָּל מוּמְאָה וְחֵלְאָה רָעָה וּמָרָה כְּיֵאוּשׁ. of God. They are fashioned to the likeness of his only born son Yeshua the Messiah. It is they who walk in fear, and do good works, and at last obtain by the grace of God the everlasting riches.

Their meditation and study respecting their election in Messiah is a source of great comfort to those who fear God, and who realize in themselves the power of the spirit of Messiah, who subdues the works of the flesh and the natural evil inclinations. And who lifts up their hearts to things above and to things in the heavens. Such meditation greatly strengthens and establishes their faith in the everlasting salvation which they enjoy in Messiah, and which kindles in them the flame of the love of God.

It is the contrary with the proud who follow their own lusts. There is not the spirit of Messiah in them and they do not lay to heart the judgement of God that by an eternal decree they are taken and made into children of Satan, who drags them down into the pit of despair, or into the practice of all uncleanness which is as bad as despair.

#### החמשה עשר

וְהַלְּתְ הַמְשִׁיחַ הַגְּלּוּיָה הִיא עַדָּת מָאָמִינִים אֲשֶׁר בְּכָּל דְבָר אֲּעָהִים יִמְּבְּשֵּׁר בְּכְרָהִי לַהֵּן, תָּעַשֶּׁה כְּפִּי פְּקוּדָת הַקְּהִיחַ וְהַשְּׁלִיחִים הַקְּרוֹשִׁים.

#### הששה עשר

הַרְשּׁׁית בְּיָד הַקְּהָלָה לְתַּכֵן תְּקְנוֹת וּמִנְהַגִּים. אָבְל בְּנוֹגֵעַ לִּדְבַר אֶמוּנָה אֵין לָה הַכֹּח לְתַּכֵן שׁׁים דָבָר נָגֶּד הַלְּדֶשׁ בְּאוֹפֶן שִׁיתְּנֵגֶד לְדָבָר כְּתוּב אַחֵר. כְּמוֹ כֵן אֵין לָה רְשׁוּת לְהוֹרוֹת עַל אֵיזֶה דְבָר, מִבִּלְעַדִי כִּתְּבֵי לְדֵשׁ הַתַּנְ״ך וְהַבְּּרִית הַחֲדָשָׁה, כִּי הוּא הַחִיוּב לְהַאָמִין בּוֹ הַתִּנְ״ך וְהַבְּּרִית הַחֲדָשָׁה, כִּי הוּא הַחִיוּב לְהַאָמִין בּוֹ הַבְּדְבָר יְשׁוּעָה.

#### השבעה עשר

אָסַפָּה כְּלָלִית גַם פְּרָטִית לֹא תֵּאַסֵף בְּלֹא פְּקוּדְתּ הַמֵּמְשָׁלָה וּרְצוֹן הַרְשׁוּת. כִּי הַרְשׁוּת הִיא וְתּוּנָה מֵאֶת אֱלֹהִים בְּעַצְמוֹ, כַּמְבוֹאָר בְּכִּחְבוֹי לֹדֶשׁ. וּבְיָדָה הִפְּקִיד הַמֵּלֹהִים כָּל מַעֲמָדִי הַרְבָרִים בַּמְדִינָה, הֵן מַעֲמָד דְבַר

#### Fifteenth

The visible Body of Messiah is the congregation of believers among whom the Word of God is preached in purity, and the holy ordinances observed in every detail according to the charge of Messiah by the holy Emissaries.

#### Sixteenth

The congregation is at liberty to introduce rules and observances. She is, however, not at liberty to introduce anything contrary to the Word of God. Or to interpret one verse of Holy Scripture in such a manner as to contradict another. Neither is she at liberty to impose any doctrine outside the Old and New Covenant Scriptures, as necessary to salvation.

#### Seventeenth

Without the permission of the authorities neither a general nor special assembly is to take place. For the government is ordained by God, as we are told in the Holy Scriptures. And in her hand God has placed all the concerns of the country, temporal as well as spiritual,

בְּהָנָה לְּאֶלֹהִים, וְהֵן מַעָמָּר דִבְרֵי זְמַנִּים וְנִימוּסִים, וּ[בִּיְדֵי] הָּבִּוֹעֵלִי עָוְלָה. וּפּוֹעֵלֵי עָוְלָה.

#### השמונה עשר

הַמֶּמְשָׁלָה. הַמֶּמְשָׁלָה. אָסוּר לְכֹל אָדָם מִדְעָת עַצְמוּ לְכַּהֵן בִּקְהִּלָּה וְחוּצֵיּ

#### התשעה עשר

הַתְּפָלָה בַּרָבִּים וּכְּהָנָת הַקְּרוּשׁוֹת צְּרִיכִים יִשְּׂרָאֵל בְּרוּסְיָה מֵבִינִים לָשׁוֹן עִבְרִית ״לְשׁוֹן הַלְּדָשׁ״ וְלָּשׁוֹן זַיְרְגוֹן הַאָּשְׁכְּנָזִי [אִידִית], עַל כֵּן הַמִּוּבְחָר מוּטֵב לִהִתְּפַּלֵל וּלְכַהֵן בַּלְּשׁוֹנוֹת הַאֵּלוּ.

#### העשרים

הַקְרוּשׁוּת אֲשֶׁר הוֹהְּקֵנוּ עַל יֵדֵי הַמְשִׁיחַ הַמַה לְנוּ עִדִים נָאֶמְנִים עַל חֶסֶר אֱלֹהִים וּרְצוֹנוֹ לְנוּ. עַל יָדָם הוּא פוֹעֵל בְּקְרְבֵנוּ, בְּדֶרֶךְ נִסְתָּר וְנִפְּלָא, לְהַחֵיוֹת וּלְקַיִים אָת הוּא חֵמְדָת נַפְשֵׁנוּ וְתִּפְּאֶרֶת רֹאשׁנוּ, וְאֵלוּ הֵן: to hold in check by the power of the sword of the State those who are bend on doing evil.

#### Eighteenth

It is forbidden for anyone to officiate as minister unless he is authorized by the congregation and by the laws of the government.

#### Nineteenth

The liturgy as well as the whole of the service must be conducted in a language understood by the people. And since most of the sons of Isra'el in Russia understand Hebrew, "the holy tongue", and Yiddish, therefore, it is decided that the service be conducted in these languages.

#### **Twentieth**

The sacraments instituted by Messiah serve us as faithful witnesses of the grace of God and his goodwill toward us. And it is through them that he is working in us in a mysterious and wonderful way, to keep alive and to establish our faith in him. And they are likewise chosen proofs that Messiah is the desire of our souls and glory of our heads. The sacraments are two:

הַמְּבִילָה וּסְעוּדָת הַאָּדוֹן. פְּעוּלָתָּן מוֹבָה וּמוֹעִילָה אַך לַמֵּלַבָּל אוֹתָן כַּיוֹשֶׁר וְכַּדָת.

#### העשרים ואחר

בְּפָי שְׁהַכּהֵן אֵינוֹ מֵכַהֵן בְּשֵׁם עַצְמוֹ, אַךְ בְּשֵׁם הַמְשִׁיחַ וּבְכָּחַ הַשְּׁלִּיחוּת וְהַרְשׁוּת אֲשֶׁר לִבֶּלְ מֵהֶן כְּהָנָתוֹ יָדִיוֹ הַלְּדוֹשׁוֹת בְּשֵׁרוֹת לְנוּ אַךְ כִּי הוּא בְּעַצְמוֹ מְאַנְשׁי עְלְבָּהְ הַמְּלָבְּלִים הַלְּדוּשׁוֹת עֵל יְדִי עֲבוֹדְתּוֹ. בְּכָּל זֹאת עַלְלָה; הֵן רִשְּׁעְתּוֹ אֵינָה מְבַּמֵלֶת חֶפֶּר מַתְּנֵת אֱלֹהִים הַלְּהָלָה הַמְּלָבְים הַלְּדוּשׁוֹת עֵל יְדִי עֲבוֹדְתּוֹ. בְּכָל זֹאת הַלְהָלָה הַמְּבָּת לְדְרוֹשׁ וַלַחְקוֹר הֵימֵב עַל דְבַר מִדוֹת הַכְּהָנִים. וְאִם, לְפִי מִשְׁפָּט צֶּדֶק וְאֶמֶת, יִמַצֵּא כִּי הַכָּהוֹ הַלְּבָּי הִוּא, הַחוֹב עַל הַלְהַלָּה לְנֵרִשׁ אוֹתוֹ מֵהֵיוֹת כֹּהֵן.

#### העשרים ושנים

הַמְּבִילָה הִיא אוֹת עַל תּוֹלְּדָה חֲדָשָׁה. הַמְּקַבְּלִים אוֹתָּה יִנַּמְעוּ וְיִשַׁתְּלוּ עַל יְדֵי מֵי הַמְּבִילָּה בְּתוֹךְ הַקְּהִלָּה קְהָלָת הַמְשִׁיחַ. הַמְּבִילָה הִיא הַהִּתְּרַחָצוּת וְהַנִּקְיוֹן מִכָּל רַע, וְהַמְּקַבְּלִים אוֹתָּה מְעִידִים בְּגָלוּי לִפְּנֵי כָּל, כִּי בְּטוּחִים הֵמָה בִּסְלִיחוֹת עַוֹנוֹתֶּיְהֵם, וְכִי בָּנִים הַמָּה immersion and the Lord's supper. Their observance is only of real use when those receiving them is in a right state of mind.

#### Twenty-first

Since the congregation leader is not leading them in his own name but in the name of Messiah and on the strength of being sent by him, it is our duty to listen to his proclamation of the word of God, and to receive at his hands the sacraments, although he is a sinful himself. His sinfulness does not destroy the grace of the gift of God to those who receive. Nevertheless, the congregation is bound to investigate carefully into the life and habits of their spiritual leaders. If after an impartial inquiry it has been found that the congregation leader is a bad man, it is the duty of the congregation to deprive him of his office.

#### Twenty-second

Immersion is a sign of the new birth. By means of water immersion, the immersed one is placed and planted in the congregation, the Body of Messiah. By means of water immersion there is the washing and cleansing from all evil. The immersed ones testify before all that they know their sins are forgiven and that they are the children

לְאֶלהִים. וּמַה מְאוֹד נַכוֹן הַדָּבָר לְהַנְּהִיג בְּתּוֹךְ הַקְּהִלָּה אָת שְבִילָת הַקְּשָׁנִים.

#### העשרים ושלשה

סְעוּדָת הַאָּדוֹן הוּא אוֹת כִּי מַוְכִּירִם אֲנַחְנוּ אֶת מוֹת אָדוֹנֵינוּ הַמְשִׁיחַ עַד כִּי יָבוֹא שֵׁנִית בִּכְבוֹדוֹ. בְּאָכִילֵת לֶחֶם הַשְּׁמִים וּשְׁתִּנוּ הַגוּפְנִים וְהַנְפְשִׁים בִּגְּוֹיָת הַמְשִׁמִים וְּבְּדָמוֹ שִׁנְקְרָבוּ בַּעוֹלָם הַזֶּה, לְּמַעְן הְּשׁוּעַתִּנוּ הַמְשְׁמִים לְעוֹלָמִים. הַלֶּחֶם אֲשֶׁר נִפְּרוֹס, בְּאָמוּנָה שְׁלֵמָה וְמְחוֹרָה בַּלֵב, הוּא לְחַת חֵלֶּק בִּגְוֹיָת הַמְשִׁיחַ. כּוֹס הַבְּּרָכָה וּמְחוֹרָה בַּלֵב, הוּא לְחַת חֵלֶּק בִּגְוֹיָת הַמְשִׁיחַ. בּוֹס הַבְּּרָכָה אַמוּנְה חָיָה וּפּוֹעֶלֶת, וְאַךְ לְמַרְאֵה עִינִים יִלְעַסוּ בְּשָׁנִיהם אַמ הַקְרִישׁה שֶׁל הַמְשִׁיחַ, אִינֵם מְּלַבְּלִים חֵלֶּק בַּמְשִׁיחַ, וְעָוֹנְם גָּדוֹל מִנשׁוֹא.

#### העשרים וארבעה

בְּל מִי אֲשֶׁר מִדְעַת עַצְמוֹ בְּרָצוֹן וּבְזָדוֹן יָעַבוֹר בְּגָלוּי עַל הַמִּנְהַגִּים שֶׁל הַקְהִלָּה, אֲשֶׁר אִינַם נָגֶד דְבַר of God. It is therefore quite right that little ones should be led into the Body of Messiah by immersion.

#### Twenty-third

The Lord's supper is a sign that we remember the death of our Lord the Messiah, until he comes, and by partaking of the heavenly bread and wine we unite all our physical and spiritual powers with the body of Messiah which have been offered in this world for our salvation. Such are bound up in the bundle of life to shine eternally at the right hand of our heavenly Father. By faith, the bread of which we partake becomes a part of the body of Messiah, and the blessed cup a part of the blood of Messiah. The ungodly, who have no living faith, eat it only with their mouths, but receive no share of Messiah, and their sin is unforgiven.

#### Twenty-fourth

He who breaks intentionally any of the rules of the congregation, although it is not against the word

יש לְגְעוֹר בּוֹ כְּעוֹבֵר עַל סֵדֶר הַקְהַלָּה וּכְּמַמְתוֹ יש לְגְעוֹר בּוֹ כְּעוֹבֵר עַל סֵדֶר הַקְהָלָה וּכְּמַמְנִיה נָגֶּד רַשׁוּת הַשִּׁלְמוֹן.

כָּל מְהָלָה פְּרַמִּית אוֹ כְּלָלִית בִּרְשׁוּמָה לְתַּמֵן וּלְשָׁנוֹת וּלְבַמֵּל מִנְהַגִּים וְתָּקְנוֹת שֶׁל הַקְהִלָּה שְׁיוּסְדוּ מִמַּעָם אַנְשִׁי הַקְּהָלָה רַק לְפִּי דַעָּמָם הַאֵנוֹשִׁית. וּבִּלְבַד שִׁהַכָּל יִהְיֶה לְמָּכְלִית הַבִּנְיָן בַּמְשִׁיחַ. of God, is to be reprimanded as one who acted against the order of the congregation. And against the permission of the government.

It is within the power of the general, as well as in that of a special assembly, to revise and to alter any congregational rules which have only been framed by the understanding of man. But any change must be for the edification of all in Messiah.

# ישעיה קאפ׳ נג

53 Глава прор. Исаия.

[ישעיה נב:יג-נג:יב]

הַנָּה יַשְּׂכִּיל עַבְדִּי, יָרוּם וְנִשָּׁא וְגָבַהּ מְאֹד. כַּאֲשֶׁר שָׁמְמוּ עָלֶיךּ רַבִּים כֵּן מִשְׁחַת מֵאִישׁ מַרְאָהוּ, וְתֹאֲרוֹ מִבְּנִי אָדָם. כֵּן יַיֶּה גּוֹיִם רַבִּים עָלָיו יִלְפְּצוּ מְלָכִים פִּיהֶם; כִּי אָשֶׁר לֹא סֻפַּר לָהֶם רָאוּ וַאֲשֶׁר לֹא שָׁמְעוּ הִתְבּוֹנְנוּ.

בּגַּלְ הַיּ וְגַלְּהָה. בְּלֵי וְבְשֹׁלֶעְתֵנוּ וּזְרוֹעַ יהוה עַל מִי נִגְלְחָה.

וַיַּעַל כַּיּוֹנֵק לְפָנָיו וְכַשֹׁרֶשׁ מֵאֶרֶץ צִיָּה לֹא תֹאַר לוֹ וְלֹא הָדְר, וְנִרְאֵהוּ וְלֹא מַרְאָה וְנָחְמְדֵהוּ. נִבְּזֶה וַחְדֵל אִישִׁים הְּדְר, וְנִרְאֵהוּ וְלֹא מַרְאָה וְנָחְמְדֵהוּ. נִבְזֶה וַחְלֹא חַלְינוּ הוּא נְשָׁא וּמַכְאֹבֵינוּ סְבָלָם, וַאֲנַחְנוּ חְלֵא חֲשַׁבְנָהוּ נָגִיּעַ מֻכָּה אֱלֹהִים וּמְעֻנָּה. וְהוּא מְחֹלֶל מִפְּשָׁעִינוּ מְיִּסְרְאוֹ וִבְחֲבָרְתוֹ וִרְפָּא לְנוּ. מְלָבוֹ מִנְינוּ אִישׁ לְדַרְכּוֹ פָּנִינוּ, וַיהוֹה הִפְּנִיעַ בּוֹ אֵת פְּלֵנוּ כַּצֵּאוֹ הְעִינוּ אִישׁ לְדַרְכּוֹ פָּנִינוּ, וַיהוֹה הִפְּנִיע בּוֹ אֵת כְּלְבוֹ וּכְשָׁה לְפָתַח פִּיוּ. מִעֹצֶר יִבְל וּכְלְחֵל לִפְנֵי גֹזְזֶיְה נָאֶלְמָה, וְלֹא וְפְתַח פִּיוּ. מֵעְצֶר יִּבְל וּכְלְחֵל לִפְנֵי גֹזְזֶיְה נָאֶלְמָה, וְלֹא וְפְתַח פִּיוּ כַּשֶּה לַשָּבְח וְהִיּת בְּשָׁבְיתוֹ וְמָעִים לְבְּוֹ וְמָעִים לְפְתַח בִּיוֹ. מֵעְצֶר בְּמִבְּח וְאָת דְּלִא יִפְתַח פִּיוּ בַּשָּבְין חַיִּים מְבְּלִם לִבְּן וְמָעִים לְבְּוֹ וֹ מִיְיִלְ מִיִּשְׁמָת עַמִּי נָגַע לְמוֹּ מִינְ וְלֹא מִרְמָה בְּפִיוֹ וּנְשְׁלְּנִי עִנְשֹׁי וְשְׁבִּי עְנִיהוֹ וְאָת לְמִי וְשִׁים מְבְּבִי גֹזְיְה נָמִי יְשֹּוֹחְת, כִּי וְלֹא חָבְּתְים לְבְּתוֹ וְלָּשִׁ עְשִׁיר וְנָע לְמוֹ חְנָסְ עָשָׂה וְלֹא מִרְכָה בְּבִיוֹ וְנִישׁ לְמִי הְבָּים עְשָׁה וְלֹא מִרְנִי וְלֹא מִרְלְמָה בְּפִיוּ. וַיִיהוֹה חָפֵץ עִיּה בְּבִּי לִילִים עְשָׂה וְלֹא מִרְכָה בְּבִיוֹ וְשִׁים עִשְּיִב לְמֹי בִּעְלִים עִּיִּוֹ בְּבִּי עִנְיֹים עִיִּים עְשָׁת וְלִיש מְבְיִם עְשָׁת בְּיִבּי בְּוֹ הְבִּי בְּיִי בְּתְּים בְּיִבְּיִי וְנִישְׁיִם בְּיִים בְּבִי בְּיִנְים בְּיִבְים בְּבְּיִים בְּיִים בְּבְּיִים בְּיִים בְּיִי בְּיִים בְּעְבִי בְּיִים בְּיִים בְּבְיים בְּיִים בְּעִים בְּיִים בְּיִבְּתְים בְּיִים בְּיִבּי בְּנְבִי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְּים בְּיִי בְּתְּיִים בְּמְבְּיוּ בְּבְיִי בְּיִבְיִים בְּיִים בְּעְבִיים בְּיִבְים בְּיִבְּיִים בְּנְבְיִי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִם בְּיִים בְּיִבְים בְּיִים בְּבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִי

# - 29 -Isaiah 53

# The Prophet Isaiah 53

[Isaiah 52:13-53:12]

"See how my servant will succeed!
He will be raised up, exalted, highly honored!
Just as many were appalled at him,
because he was so disfigured
that he didn't even seem human
and simply no longer looked like a man,
so now he will startle many nations;
because of him, kings will be speechless.
For they will se what they had not been told,
they will ponder things they had never heard."

# To whom is the arm of *ADONAI* revealed? For before him he grew up like a young plant, like root out of dry ground. He was not well-formed or especially handsome; we saw him, but his appearance did not attract us. People despised and avoided him,

53. Who believes our report?

a man of pains, well acquainted with illness. Like someone from whom people turn their faces, he was despised; we did not value him.

In fact, it was our diseases he bore, our pains from which he suffered; yet we regarded him as punished, stricken and afflicted by God. But he was wounded because of our crimes, crushed because of our sins; the disciplining that makes us whole fell on him, and by his bruises we are healed.

רַבִּים נָשָׂא וְלַפּּשְׁעִים יַפְּנִיעַ. הַשְּׁלֵּה נָשְׁלֵּ הִבְּרִבִּים וְאֶת בִּשְׁעִם וֹמְלֵל תַּחַת אֲשֶׁר הַאֲדִיק אַדִּיק עַבְּדִּי לָרַבִּים וְאֲת בּשְׁעִים וְחֲלֵל שָׁלָל תַּחַת אֲשֶׁר הַאֶּרָה לַפָּעָר נַפְּשׁוֹ וְאֶת בּשְׁעִים וְמְלֵכּ שָׁלָל תַּחַת אֲשֶׁר הַבְּים נָשָׂא וְלַפּשְׁעִים יַפְּנִיעַ.

זידע, מיין קנעכט ווירד בעגליקען, ער ווירד ערהעכט, ערהויבען אונ זייער הויך זיין: זאָ וויא פילע זיך איבער דיך ענטזעטצען, ווייל זיין געשטאלט איז העסליכער אַלס אירגענר אַ מענש. אונ זיין אַנזעהן אַלס דיא מענשין קינדער: זא ווירד ער פילע פעלקער בעשפרענגען. פאַר איהם וועלין קעניגע זייער מויל פערשליסען; דען וואָס זייא איז ניט ערציילט געווארען וועלין זייא זעהן אונ וואס זייא האָבען ניט גיהערט וועלין זייא ערקענען.

53.

ווער האט גיגלויבט וואָס מיר האָבּען געהערס, אוּנ וועמין איז גאַט׳ס אַרם ענדעקט געווארן? ער

We all, like sheep, went astray; we turned, each one, to his own way; yet ADONAI laid on him the guilt of all of us. Though mistreated, he was submissivehe did not open his mouth. Like a lamb led to be slaughtered, like a sheep silent before its shearers, he did not open his mouth. After forcible arrest and sentencing, he was taken away; and none of his generations protested his being cut off from the land of the living for the crimes of my people, who deserved the punishment themselves. He was given a grave among the wicked; in his death he was with a rich man.

Although he had done no violence and had said nothing deceptive, yet it pleased ADONAI to crush him with illness, to see if he would present himself as a guilt offering. If he does, he will see his offspring; and he will prolong his days; and at his hand ADONAI's desire will be accomplished. After this ordeal, he will see satisfaction. "By his knowing [pain and sacrifice], my righteous servant makes many righteous; it is for their sins that he suffers. Therefore I will assign him a share with the great, he will divide the spoil with the mighty, for having exposed himself to death and being counted among the sinners, while actually bearing the sin of many and interceding for the offenders."

איז אויפגעוואַכּסען וויא אַ צווייג פאר איהן. אוּנ וויא אַ ווארציל אוים אַ דאַר לאנד; ער האָט קיין געשטאלט אוּנ קיין שיינהיים, מיר זייען אהין, אָבער ער האָם קיין אַנזעהען ראָס מיר זאָלען איהס באגערען: פעראכטעט איז ער אוּנ פאָן מענשען פערלאַססען, אַ מאַן פאָן שמערצען אונ בעקאנט מיט קריינקהייט; אונ אַלס מוס ער דאָס פנים פאַר אוּנז פערבּאָרנען. ער איז גיווען זאָ פעראַכטעט דאַס מיר שעטצען איהן פיר ניכטס: אָבפר ער האם אונזערע קראַנקהיים גיטראגען אונ אונזערע שמערצען האָט ער אויף זיך געלאָדען. אוּנ מיר האלטען איהן פיר איינען וואָס ער איז פאָן גאט געשטראָפט, -געשלאָגען אוּנ געפּלאַגט: אָבער ער איז גיווען פער ווינדעט וועגין אינזערע זינד, צוּ שׁלאָגען וועגין אוּנזערע עונות. צו אונזער פרידען האם איהם שטראפע גיטראָ-פען. אוּנ דוּרך זיינע ווינדען זענין מיר גיהיילט: מיר אַלע איררטען וויא שאָף. מיר זענין יעדער זיין וועג געגאנגען, גאט אָבער לייגט אויף איהן אַלְלע אוּנזערע זינד: ער איז גיווען גיקוועלט, געמאַרטערט אוּנ דאָן -האם ער זיין מויל נים אויף געמאכם. וויא אַ לאַם וועל כער ווירד געפורם צור שלאכמבאנק, אונ וויא א שאף פאר זיינע שערערס פערשטימט, אונ זיין מויל ניט אויף -געמאכם: אָהן אררעסט אונ געריכט איז ער הין אָוועק

גענעמין. אוּנ ווער פוּן זיין דוֹר האט דער פוּן טידאכט, דאס ער איז אַוועק גינומען געווארען פון דעם לאַנד דער לעבענדיגין אוּנ דאס איהן האָט דיא שטראַפע גיטראפין וועגין דער זינד פון מיין פאָלק? אוּנ מען גיבּט זיין קבר צווישין רשעים. אונ מיט דעס רייכען בייא זיין מוֹים, ווייל ער האָם קיין אוּנרעכם געמוּהן. אוּנ קיין בעטרוג געהאט אין זיין מיויל: אָבער גאט האָט עס גע-כאלען איהן צו פערווינדען: איהן צו לאַססען ליידין, ווען ער האט אָבער זיין זעלע צוס שולד גינעבין, ווירד ער זאַמען זעהן, ווירד לאָנג לעבין, אוּנ גאט׳ס ווינש ווירד דודך זיין האנד געראַמהן (מצליח זיין): דורך דען ליידען פון זיין זעלע ווירד ער פריידע זעהן אונ זאַם זיין. דורך זיין וויסינשאפט מאכט ער, מיין גערעכטער קנעכט, פילע גערעכט. אוּנ ער שראָגט זייערע זינד: דאַרוּס גיב איך איהם זיין טהייל מיט דיא מעכטיגען אונ מיט דיא שמאַרקען (העלדין) זאל ער רויב מהיי-לין, ווייל ער האם איבער גיגעבין דעס מוידם זיין לע-בען, אונ צווישין דיא פּושעים געצעהלט געוואָרען; אינ-דעם ער האט דיא זינדען פאָן פילע געטראָגען, אונ האם פיר דיא פושעים געבעמעם.

Доз Цензурою Одесса 26 Января 1892 г. [Permitted by censorship in Odessa, January 26, 1892.]

from Hebrew Christian (IHCA)
vol. 28 no. 1 Spring 1955

# A Hebrew Christian Haggada of the **Nineteenth Century**

by G. Frohwein, M.D., B.D.

translation of what is probably the earliest Hebrew Christian Haggada in modern times by more than some very scanty biographical notes. The life story of Joseph Rabino-

THERE is no necessity to introduce this witsch, the founder of a Hebrew Christian

Falics = rash; script in Hebrew

peculiar position of Rabinowitsch in the context of what might be called a revival of the Hebrew Christian spirit in the second half of the last century and the beginning of this has rightly been emphasized. We have here a man whose orthodox doctrine has been acknowledged even by such critical spirits as Franz Delitzsch and Gustaf Dalman, and who yet at the same time was Jewish to the utmost. He is outstanding among the other two great Hebrew Christians of this period, Rabbi Jechiel Lichtenstein and Theophil Lucky, in that he managed to show more clearly than did the other two that to be genuinely Jewish and genuinely Christian is no necessary contradiction, but a practical possibility of religious life. He tried also to avoid the two great dangers that surround any such attempt—the danger of being tied up too much with one particular section of Christianity and the still greater danger of missing the central message of the Christian Gospel in favour of a compromising attitude to a Christless Judaism. Rabinowitsch was, it seems, successful in both respects. He put into words and symbols what the aged Polish rabbi Abraham Schwarzenberg (1842) had proved two generations earlier: that (to use his own words) a converted Jew needs to have a change of heart, and not a change of dress.

The text as published here is taken from the Documente der national-jüdischen christgläubigen Bewegung in Südrussland, published in 1887 by Franz Delitzsch. Even in the translation the thoughtful reader will be impressed by the beauty and depth of Rabinowitsch's conception, which combines Christian faith with a genuine Jewish background. If it is true that there is a deep relation between the revival of Jewish life in Israel and the reappearance of Hebrew Christianity, the time may be at hand when this forgotten Haggada can be appreciated more deeply even than when it was first acted in Rabinowitsch's Jewish congregation in Kischineff, which called itself "The Israel of the New Covenant."1

<sup>1</sup> In studying the text note the peculiar way in which it follows the subdivision of the Jewish passover service in correspondence to the four cups, and the original manner of filling the forms of the old tradition with a naw manning Sea here also the explanation. tion with a new meaning. See here also the explanatory remarks at the end.

#### **HAGGADA** For the Israelites who believe in the Messiah Jesus of Nazareth Order of the Lord's Supper on the **Passover Night**

The purpose of the mystery of the Lord's Supper is to impart to our body and our soul in reality those blessings which the righteous priest of God the most high, the King of Salem, Jesus our Messiah, offered us-to the seed of Abraham, the father of many nations, in His bread and wine, His body and blood (Gen. xiv, 18-20).

In feeding on this heavenly bread and this heavenly wine2, we bind together all the forces of our bodies and souls into the body of the Messiah and His blood, which were sacrificed in this world for our salvation and are thus bound in the bundle3 of eternal life at the right hand of our heavenly Father for ever and ever.

After the Lord's Prayer a dish with three fine matzos and a decanter of wine and cups according to the number of believers are put on the table. The pastor then pours the first cup,4 which is called "the cup of the chief of the fathers."

<sup>2</sup> This expression hints of a belief expressed in the Talmud Berachoth 34b that there is a special wine preserved in the grapes for the true believers since

preserved in the grapes for the true believers since the creation of the sixth day.

"Note the ender way in which Rabinowitsch dwells on the very old Hebrew conception of the "bundle of the living" Tserur ha chajim eth adonai. The Hebrew word used here, Tserur, denotes something "bound up" and refers to the bag or parcel into which a man binds up his treasures or other valuable things. Abigail blessed David with the words the soul of my lord shall be bound up in the bundle of life with the Lord thy God (I Samuel xxv, 29). Messiah and His people are in Rabinowitsch's conception like precious treasures or jewels, hidden and preserved at the right hand of God.

"Rabinowitsch's way of renaming the four cups

and preserved at the right hand of God.

'Rabinowitsch's way of renaming the four cups is probably peculiar to him, but it is worth while to relate his interpretation of the cups with the traditional one (Exodus vi, 6, 7).

1. Cup vehotsethi ("I will bring you out"—Cup of Abraham, the first to be called out.

2. Cup vehitsalti ("I will deliver you")—Cup of Moses, the first to deliver Israel from bondage.

3. Cup vegaalti ("I will redeem you")—Cup of David, the first king and redeemer of Israel.

4. Cup ve lakachti ("I will take you unto Myself")—Cup of the Messiah, the One to bring Israel to His God.

(It is remarkable that in Rabinowitsch's Haggada it is the fourth cup which is called the "cup of sal-

(it is remarkable that in Kadinowitsch's Haggana it is the fourth cup which is called the "cup of salvation," while many regard the third as the cup of the institution. Perhaps he intends to emphasize that it is the fourth cup, the Hallel cup, which we now drink in Messiah's presence.)

#### I. THE CUP OF ABRAHAM

Pastor: This is the night of observance consecrated for the children of Israel in all generations to come.

Congregation: Remember this day when ye went out from Egypt from the house of bondage, for with a strong hand the Lord brought you out from there, and no leavened bread should be eaten as written in Exodus xiii, 3. Pastor: In all their affliction He was afflicted, and the angel of His presence saved them: in His love and His pity He redeemed them; and He bare them and carried them all the days of old (Isaiah lxiii, 9).

Congregation: Doubtless Thou art our Father, though Abraham be ignorant of us and Israel acknowledge us not: Thou O Lord art our Father, our Redeemer; Thy name is everlasting (Isaiah Ixiii, 16).

Pastor: Now the first day of the feast of unleavened bread the disciples came to Jesus, saying unto Him, Where wilt Thou that we prepare for Thee to eat the passover? And He said, Go into the city to such a man, and say unto him, The Master saith, My time is at hand; I will keep the passover at thy house with My disciples. And the disciples did as Jesus had appointed them; and they made ready the passover (Matt. xxvi, 17).

Congregation: And He said unto them, with desire I have desired to eat this passover with you before I suffer: for I say unto you, I will not any more eat thereof, until it be fulfilled in the kingdom of God. And He took the cup, and gave thanks, and said, Take this, and divide it among yourselves: for I say unto you, I will not drink of the fruit of the vine, until the kingdom of God shall come (Luke xxii 15-18).

Everyone now takes his cup and says a blessing. Blessed be Thou, O Lord God of Israel, Thou who didst choose Abraham and didst lead him out from Ur of the Chaldees and didst give him the name Abraham and didst find his heart faithful before Thee and didst make a covenant with him to give him the land of Canaan, and Thou hast fulfilled Thy word, for Thou art righteous. Blessed be Thou, O Lord, who hast blessed in the seed of Abraham all the people of the earth.

Everyone now sips of the wine. The pastor then

pours the wine into the second cup, which is called "the cup of the chief of the prophets."

#### II. THE CUP OF MOSES

Pastor: And Moses said unto God, Behold, when I come unto the children of Israel, and shall say unto them, The God of our fathers hath sent me unto you, and they shall say to me. What is His name? what shall I say unto them? And God said unto Moses, I AM THAT I AM: and He said. Thus shalt thou say unto the children of Israel, I AM hath sent me unto you. And God said moreover unto Moses, Thus shalt thou say unto the children of Israel, The Lord God of your fathers, the God of Abraham, the God of Isaac, and the God of Jacob, hath sent me unto you: this is My name for ever, and this is My memorial unto all generations. Go, and gather the elders of Israel together, and say unto them, The Lord God of your fathers, the God of Abraham, of Isaac, and of Jacob, hath appeared unto me, saying, I have surely visited you, and seen that which is done to you in Egypt (Exodus iii, 13-16).

Congregation: Thus the Lord saved Israel that day out of the hand of the Egyptians; and Israel saw the Egyptians dead upon the sea shore. And Israel saw that great work which the Lord did upon the Egyptians: and the people feared the Lord, and believed the Lord, and His servant Moses (Exodus xiv, 30, 31).

Pastor: Then He remembered the days of old, Moses, and His people, saying, Where is He that brought them up out of the sea with the shepherd of His flock? where is He that put His holy Spirit within him? That led them by the right hand of Moses with His glorious arm, dividing the water before them, to make Himself an everlasting name? (Isaiah lxiii, 11, 12). Congregation: Do not think that I will accuse you to the Father; there is one that accuseth you, even Moses, in whom ye trust. For had ye believed Moses, ye would have believed Me; for he wrote of Me. But if ye believe not his writings, how shall ye believe My words? (John v. 45-47).

Everyone now takes his cup and says the following blessing: Blessed be Thou, Lord God of Israel, Thou who hast been with the mouth of Moses Thy faithful servant in Thy house, and didst teach Him what he should speak; Thou

didst reveal Thy name to him and didst pass all Thy goodness before his face, and didst teach us through him to love and to fear Thy name. Blessed be Thou, O Lord, who hast chosen Moses Thy servant and the prophets of truth and righteousness.

Everyone sips now of the wine, and then the Pastor pours the third cup, which is called "the cup of the chief of the kings."

#### III. THE CUP OF DAVID

Pastor: Thou shalt in any wise set him king over thee, whom the Lord thy God shall choose: one from among thy brethren shalt thou set king over thee: thou mayest not set a stranger over thee, which is not thy brother. But he shall not multiply horses to himself, nor cause the people to return to Egypt. Neither shall he multiply wives to himself, that his heart turn not away; neither shall he greatly multiply to himself silver and gold. And it shall be, when he sitteth on the throne of his kingdom, that he shall write him a copy of this law in a book out of that which is before the priests the Levites: and it shall be with him, and he shall read therein all the days of his life: that he may learn to fear the Lord his God, to keep all the words of this law and these statutes, to do them; that his heart be not lifted up above his brethren, and that he turn not aside from the commandment, to the right hand, or to the left, to the end that he may prolong his days in his kingdom, he, and his children, in the midst of Israel (Deut, xvii, 15-20).

f

; b

į

ď

10 N

Congregation: Then went king David in, and sat before the Lord, and he said, Who am I, O Lord God? and what is my house, that Thou hast brought me hitherto? And this was yet a small thing in Thy sight, O Lord God; but Thou hast spoken also of Thy servant's house for a great while to come. And is this the manner of man, O Lord God? Wherefore Thou art great, O Lord God: for there is none like Thee, neither is there any God beside Thee, according to all that we have heard with our cars. And what one nation in the earth is like The people, even like Israel, whom God went to redeem for a people to Himself, and to make thim a name, and to do for you great things and terrible, for Thy land, before Thy people, which Thou redeemest to Thee from Egypt,

from the nations and their gods? For Thou hast confirmed to Thyself Thy people Israel to be a people unto Thee for ever; and Thou, Lord, art become their God (II Samuel vii, 18-24). Pastor: Incline your ear, and come unto Me: hear, and your soul shall live; and I will make an everlasting covenant with you, even the sure mercies of David. Behold, I have given him for a witness to the people, a leader and commander to the people. Behold, thou shalt call a nation that thou knowest not, and nations that knew not thee shall run unto thee because of the Lord thy God, and for the Holy One of Israel; for He hath glorified thee (Isaiah lv, 3-5)

Congregation: And He shall reign over the house of Jacob for ever; and of His kingdom there shall be no end. Then said Mary unto the angel. How shall this be, seeing I know not a man? And the angel answered and said unto her, The Holy Ghost shall come upon thee, and the power of the Highest shall overshadow thee: therefore also that holy thing which shall be born of thee shall be called the Son of God (Luke i, 33-35). Everyone takes his cup and says a blessing. Blessed be Thou, O Lord God of Israel, Thou who didst take David the son of Jesse Thy servant from the sheepcotes and from behind the sheep, to be a prince over Thy people Israel. Thou didst speak to him of the remote future, and Thou didst not withdraw Thy mercy from him and madest his house and kingdom an everlasting one, to confirm his throne from generation to generation. Blessed be Thou, O God, who hast made for David a great name, a name equal to the greatest on earth.

Everybody again takes from the wine and the pastor pours the fourth cup, "the cup of salvation of Jesus Christ."

# IV. THE CUP OF SALVATION OF JESUS CHRIST

Pastor: And the Lord spake unto Moses, saying, Speak unto the children of Israel, saying, If any man of you or of your posterity shall be unclean by reason of a dead body, or be in a journey afar off, yet he shall keep the passover unto the Lord. The fourteenth day of the second month at even they shall keep it, and eat it with unleavened bread and bitter herbs

(Num. ix, 9-11). They gave Him vinegar to drink mingled with gall: and when He had tasted thereof, He would not drink. And they crucified Him, and parted His garments. Congregation: And He humbled thee, and suffered thee to hunger, and fed thee with manna, which thou knewest not, neither did thy fathers know; that He might make thee know that man doth not live by bread only, but by every word that proceedeth out of the mouth of the Lord doth man live (Deut. viii, 3).

Pastor: Hear, ye that are far off, what I have done; and, ye that are near, acknowledge My might. The sinners in Zion are afraid; fearfulness hath surprised the hypocrites. Who among us shall dwell with the devouring fire? Who among us shall dwell with everlasting burnings? (Isaiah xxxiii, 13, 14).

Congregation: He that walketh righteously, and speaketh uprightly; he that despiseth the gain of oppressions, that shaketh his hands from holding of bribes, that stoppeth his ears from hearing of blood, and shutteth his eyes

from seeing evil (Isaiah xxxiii, 15). Pastor: He shall dwell on high: his place of defence shall be the munitions of rocks: bread shall be given him; his waters shall be sure. Thine eyes shall see the king in his beauty: they shall behold the land that is very far off (Isaiah xxxiii, 16, 17).

Congregation: But He was wounded for our transgressions, He was bruised for our iniquities: the chastisement of our peace was upon Him; and with His stripes we are healed (Isaiah Hii: 5)

Pastor and congregation: I will take the cup of salvation. Blessed be Thou, O Lord God of Israel, our Father from eternity to eternity, who hast confirmed and fulfilled to the utmost word Thy holy promise, which Thou didst give to Abraham our father. Moses and David the son of Jesse our king, and in Thy mercy hast given us Jesus our Messiah and Saviour from of old, whom Thou hast anointed to bring good tidings to the afflicted, to open the eyes of the blind, to proclaim freedom to the captives. He poured out His life to bear the sin of the many and to make an end to wickedness. He gave His life to bring about eternal righteousness, and He has commanded us in His holy gospel that we should remember His precious death till He comes again.

Let it be well-pleasing in Thy sight, our Father in heaven, that we—while partaking of this holy bread and wine, which we eat and drink in remembrance of the death and suffering of Jesus our Messiah—have a real experience of a sanctification and purification of all the forces of body and soul. Let our bodies and souls and all their powers be blessed out of the wellspring of Thy blessings and become one through the power of Messiah's blessed body and blood, by whom they are bound up in the bundle of the living at Thy right hand, so that we and our children might be worthy to remain in the Messiah and He in us.

Here the pastor takes the plate with the Matzoth into his hands.

Pastor: And He took the bread, gave thanks, and brake it, and gave it to them, saying, This is My body given for you; this do in remembrance of Me. Likewise also the cup after supper, and He gave thanks and gave it to them, saying, This is my blood, the blood of the New Testament, which is shed for you and for many for the remission of sins. This do as often as ye drink it in remembrance of me

He offers the bread to the congregation and says<sup>5</sup>:

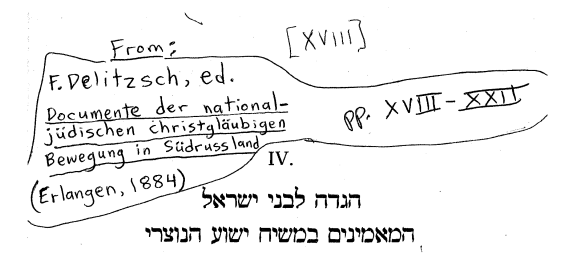
The body of our Lord Jesus Christ, which was given for thee, preserve thy body and soul unto everlasting life: take and eat this in remembrance that Christ died for thee and feed on Him in thy heart by faith with thanks-giving.

He delivers the cup to the congregation and says:

The blood of our Lord Jesus Christ, which was shed for thee, preserve thy body and soul unto everlasting life: drink this in remembrance that Christ's blood was shed for thee, and be thankful.

The service ends with the Lord's Prayer.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Rabinowitsch's conception of the Lord's supper is very close to that of Luther and of the Church of England. It is remarkable that the very words of the Book of Common Prayer are chosen for the closing part of the service. Far from the Roman doctrine of transubstantiation, Rabinowitsch represents the Lord in his passover Haggada as one present in reality and being one with His people in the act of remembering His great redeeming sacrifice and all it means for them.



# סדר סעודת האדון בליל פסח

סוד סעודת האדון הוא לאסוף אל תוך גויתנו ונפשנו בפועל ממש הברכות שהביא לנו הכהן צדק לאל עליון מלך שלם ישוע משיחנו לנו זרע אברהם אב המון גוים בלחמו ויינו בגופו ובדמו ובאכילת הלחם שמים ויין המשומר הזה אנחנו מאחדים ומכללים את כל כוחותינו הגופנים והנפשיים בגוית המשיח ובדמו שנקרבו בעולם הזה למען תשועתנו הצרורים בצרור החיים הנצחיים לימין אבינו שבשמים לעולמים.

אקרי תפלת האדון מכיקים על השלקן קערה ועליה שלושה מלות יפות וכד מלא יין וכוסות לפי מספר המאמיכים הרועה ימזוג כום ראשון הנקרא כום ראש האבות אברהם ויאמר

הרועה הוא הלילה הזה ליהוה שמרים לכל בני ישראל לדרתם. הקהל זכור את היום הזה אשר יצאתם ממצרים מבית עבדים כי בהזק יד הוציא יהוה אתכם מזה ולא יאכל חמץ.

הרועה בכל צרתם לו צר ומלאך פניו הושיעם באהכתו ובחמלתו הוא גאלם וינטלם וינשאם כל ימי עולם.

הקהל כי אתה אבינו כי אברהם לא ידענו וישראל לא יכירנו אתה. יהוה אבינו גאלנו מעולם שמך.

הרועה ויהי בראשון לחג המצות ויגשו התלמידים אל ישוע לאמר באיזה מקום תחפץ כי נכין לך לאכל את הפסח ויאמר לכו העירה אל פלני אלמני ואמרתם אליו כה אמר הרב עתי קרובה היא ובביתך אעשה את הפסח עם חלמידי ויעשו התלמידים כאשר צום ישוע ויכינו את הפסח.

הקהל ויאמר אליהם נכסף נכספתי לאכל אתכם את הפסח הזה לפני עַנּותי כי אומר אני לכם אינני אוכל אותו עוד עד כי ימלא במלכות האלהים ויקח את הכום ויברך ויאמר קחו אתה וחלקו ביניכם כי אומר אני לכם שתה לא אשתה מעתה מתנובת הגפן עד כי תבוא מלכות האלחים.

## אק"כ יקק כל אקד את כוסו ויברך

ברוך אתה יהוה אלהי ישראל אשר בחרת באברם והוצאתו מאור כשדים ושמת שמו אברהם ומצאת את לבכו נאמן לפניך וכרת עמו הברית לתת לו את ארץ כנען ותקם את דבריך כי צדיק אתה ברוך אתה יהוה המברך בזרעו של אברהם כל גויי הארץ אמן ויטעוס כל אחד מן היין.

## ימזוג כום שכי הכקרא כום ראש הכביאים משה

והרועה יאמר ויאמר משה אל האלהים הנה אנכי בא אל בני ישראל ואמרתי להם אלהי אבותיכם שלחני אליכם ואמרו לי מה שמן מה אומר אליהם ויאמר אלהים אל משה אהיה אשר אהיה ויאמר משה אלהים אל משה עוד אלהים שלחני אליכם ויאמר עוד אלהים אל משה כה תאמר אל בני ישראל יהוה אלהי אבותיכם אלהי אברהם אלהי יצחק ואלהי יעקב שלחני אליכם זה שמי לעולם וזה זכרי לדור דור לך ואספת את זקני ישראל ואמרת אליהם יהוה אלהי אבותיכם נראה אלי אלהי אברהם יצחק ויעקב לאמר פקד פקדתי אתכם ואת העשוי לכם במצרים. הקהל ויושע יהוה ביום ההוא את ישראל מיד מצרים וירא ישראל את מצרים מת על שפת הים וירא ישראל את היד הגדלה אשר עשה יהוה במצרים וייראו העם את יהוה ויאמינו ביהוה ובמשה עבדו. הרועה ויזכור ימי עולם משה עמו איה המעלם מים

את רעה צאנו איה השם בקרבו את רוח קרשו מוליך לימין משה זרוע תפארתו בוקע מים מפניהם לעשות לו שם עולם. הקהל אל תחשבו כי אנכי אטען עליכם לפני אבי יש טוען עליכם משה אשר לו תיחלו בי לו האמנתם למשה גם לי תאמינו כי הוא כתב עלי ואם לכתביו אינכם מאמינים איכה לדברי תאמינו. יקח כל אחד את כוסו וינרך ברוך אתה יהוה אלהי ישראל אשר היית עם פי משה עבדך נאמן ביתך והורת אותו אשר ידבר הודעת לו שמך והעברת כל מובך על פניו ותלמרנו על ידו לאחבה וליראה את שמך ברוך אתה יהוה הבוחר במשה עברו ובנביאי האמת וצדק. יטעוס כל אחד חן היין ואחר כך ישוג כום שלישי הנקרא כום ראש החלכים דוד ויאחר הרועה שום תשים עליך מלך אשר יכחר יהוה אלהיך כו מקרב אחיך תשים עליך מלך לא תוכל לתת עליך איש נכרי אשר לא אחיך הוא לכלתי רום לככו מאחיו ולבלתי סור מן המצוה ימין ושמאל למען יאריך ימים על ממלכתו הוא ובניו בקרב ישראל. הקהל ויבא המלך דוד וישב לפני יהוה ויאמר מי אנכי אדני יהוה ומי ביתי כי הביאתני עד הלום ותקשן עוד זאת כעיניך אדני יהוה ותדבר גם אל בית עבדך לפרחוק וזאת תורת האדם אָרני יהוה ומָה יוֹסִיף דוד עוד לדבר אליך ואתה ידעת את עבדך אדני יהוה בעבור דברך וכלבך עשית את כל הגדולה הזאת להודיע את עבדר: על כן גדלת יהוה אלהים כי אין כמוך ואין אלהים זולתך ככל אשר שמענו באזנינו: ומי כעמך ישראל גוי אחר בארץ אשר הלכו אלהים לפרות לו לעם ולשים לו שם ולעשות לכם הגרולה ונוראות לארצך מפני עמך אשר פרית לך ממצרים גוים ואלהיו ותכונן לך את עמך ישראל לך לעם עד עולם ואתה יהוה היית להם לאלהים. הרועה המו אזנכם ולכן אלי שמעו ותחי נפשכם ואכרתה לכם ברית עולם חסרי דוד הנאמנים הן עד לאומים נתתיו נגיד ומצוה לאומים הן גון לא חדע חקרא וגוי לא ידעוך אליך ירוצו למען יהוה אלהיך ולקדוש ישראל כי פארך. הקהל ויאמר לה המלאך אל תיראי מרים כי מצאת חן לפני האלהים והנך הרה וילדת בן וקראת את שמו ישיעוהוא גרול יהיה וכן עליון יקרא ויהוה אלהים יתן לו את כסא רוד

אביו ועל בית יעקב ימלך לעולם ועד ולמלכותו אין קץ. יקק כל אקד את כוסו וינכך ברוך אתה יהוה אלהי ישראל אשר לקחת את דור בן ישי עבדך מן הנוה ואחר הצאן להיות נגיד על עמך ישראל ודברת עליו למרחוק ולא הסירות חסרך ממנו להאמין ביתו וממלכתו עד עולם ולכונן כסאו עד דור דורים ברוך אתה יהוה העושה לדוד עבדו שם גדול כשם הגדולים אשר בארץ. יטעוס כל אחד מן היין והרועה ימזוג כום רביעי הנקרא כום ישועות של ישוע המשיק ויאמר הרועה וודבר יהוה אל משה לאמר דבר אל בני ישראל איש איש כי יהיה שמא לנפש או בדרך רחוקה לכם או לדרתיכם ועשה פסח ליהוה על מצות ומרורים יאכלהו: ויתנו לו לשתות חומץ מזוג במרורה ויטעם. הקהל ויענך וירעבך ויאכלך את המן אשר לא ידעת ולא ידעון אבתיך למען הוריעך כי לא על הלהם לברו יחיה הארם כי על כל מוצא פי יהוה יח יה האדם. המעה שמעו רחוקים אשר עשיתי ודעו קרובים גבורתי פחרו בציון חטאים אחזה רערה חנפים מי יגור לנו אש אוכלה מי יגור לנו מוקדי עולם. הקהל הלך צדקות ודבר מישרים מאם בבצע מעשקות נער כפיו מתמך בשחר אשם אזנו משמע דמים ועצם עיניו מראות ברע. הרועה הוא מרומים ישכן מצדות סלעים משגבו לחמו נתן מימיו נאמנים מלך ביפיו תחזינה עיניך תראינה ארץ מרחקים. הקהל והוא מחלל מפשעינו מדכא מעונותינו מוחר שלומנו עליו ובחבורתו נרפא לנו כלנו כצאן תעינו איש לדרכו פניגו ויהוה הפגיע בו את עון כלנו. הרועה יעמוד לפני השלקן ויסדר את הלקס והיין באפן אשר בזריזות ובכעימות יוכל לפרום לכל אחד ואחד לחם וכל אחד יקח הכום ויאחר כום ישעות אשא ברוך אתה יהוה אלהי ישראל אבינו מעולם ועד עולם אשר האמנת וקימת את דבר קדשך אשר צוית לאברהם אבינו למשה נביאנו ולדוד בן ישי מלכנו ותתן לנו ברוב רחמיך את ישוע משיחנו גואלנו מעולם אשר על ידך נמשח לבשר ענוים לפקוח עינים עורות לקרוא לשבוים דרור ויער למות נפשו לישא חטא רבים להתם פשע ולהביא צדק עולמים ותקן וצוה לנו בבשורת קרשו לשמור לזכר עולם זכרון מותו היקר עד כי יבוא שנית יהי רצון מלפניך אבינו שבשמים אשר בקחתנו ובאכלנו

ישוע משיחנו חקדש הזה והיין הטהור הזה לזכר מיתת וענות ישוע משיחנו חקדש וחטהר את כל כוחותנו הגופנים והנפשיים ויתברכו במעינו ממקורך הברוך להתאחר ולהתכלל בגו ודם הברוכים של המשיח הצרורים בצרור החיים הנעימים בימינך נצח ונזכה אנחנו זורענו לשכון תמיד במשיח והוא בנו אמן. כאן יקק המעה את הקערה עס הלקס צידו ויאסר ויקח לחם ויודה ויפרום ויחן להם לאמר זה הוא גויתי הנתנה בערכם זאת עשו לזכרוני וכמו כן אחרי אכלו לקח את הכום ויודה ויתן להם לאמר שתו כלכם ממנה כי זה הוא דמי דם ברית חדשה הנשפך בערכם ובעד רכים לסליחת חטאים זאת עשו בכל עת אשר תשתו אותה לזכרני אמן. נתתו את הלקס לכל אקד יאמר גוית אדונינו ישוע המשיח אשר נתנה בערך תשמור את גויתך ונפשך לחיי עולמים קח ואכול זאת לזכרון כימשיח מת בעדך ותאמין בובלבך באמונה שלמה ובתודה. נתתו את הכים יאתר רם אדונינו ישוע המשיח אתר נשפך בערך ישמור את גויתך ונפשך לחיי עולמים שתה זאת אשר נשפך בערך ישמור נשפך בערך והודה לו יאסר כך יאמר תפלח המדין.

# V2, N10, Jan 1890

# The Peculiar People:

# חרשות הנעשות—NEWS במחנה ישראל.

The Russian Minister of the Interior has issued an order sanctioning the residence, in any part of Russia, of Jewish compositors who are in possession of certificates proving them to be competent workmen.

The new Jewish Home for the aged and infirm in Philadelphia, erected at a cost of \$100,000, and dedicated in November last, is a testimony to the philanthropy of the Jewish population of that city.

THE Hebrew Educational Fair, held in New York City in the month of December, was a decided success in every respect. The displays were rich and varied, the attendance was large, and the financial results most gratifying, being over \$130,000.

M. LEOPOLD BERNSTAMM, art director of the Musee Grevin at Paris, is a Russian Jew, who bids fair to achieve a brilliant career as a sculptor. He has already executed some important works, one of which is a bust of Alexander II., for the town of Pultawa.

EMIN PASHA, the famous traveller and scientist, is of Jewish birth. It is said that his name is Isaac or Edward Schnitzer, and that he was born at Oppelu, Prussia, March 29, 1840. It is also said that Emin Pasha was baptized a Catholic, and then afterwards became a Mohammedan, when he entered the military service of Egypt as an army surgeon.

# A JEWISH CHRISTIAN CONFESSION OF FAITH.

Last month we presented to our readers the brief creed of the "People of Israel, Sons of the New Covenant," or "New Testament Israelites," feeling sure that it

<sup>1)</sup> By a mistake in our December number the title was printed "Sons of Israel of the New Covenant," instead of "Sons of the New Covenant," This correction is unnecessary to those who read Hebrew.

### THE PECULIAR PEOPLE.

would be welcomed by all interested in the Jewish Christian movement. We are encouraged to transcribe the longer confession of faith, which we here give with a translation, hoping it will be read with interest and attention.

# שרשי אמונת עם ישראל בני ברית חדשה.

- ו ש אך אל אחר חי ואמת נצחי רב טוב כח יהכמה מאין חקר בורא יוצר. ועושה ומקים כל בדברו וברוח קרשי הכל ממנו הכל בו והכל אליו.
- האל אמת דבר לאברהם אבינו התחלך לפני והיה תמים יהיית לאב המון גיים ומלכים ממך יצאו וכרת עמו ברית עולם להיות לו ולורעי אחריו לאלהים ולתת לו את כל ארץ כנען לאחוזת עולם ואות הברית עולם הוא להמול כל זכר בן שמונת ימים מיוצאי חלצי אברהם וכאשד לא השך את בנו יחידו יצחק ממנו להעלותו לו לעלה נשבע לו כי יתברכו בהיע בל גייי הארץ.
- 3) על פי דבר ד' ירד יעקב אבינו ובניי מצרימה ויפֿרו ויעצמו שמה מאד ייתנכלו ממצריים להרע להם ויעבידום ויעני אותם מאד וישלח להם ד' את. בהירי את משה וישם אותות ומיפֿתים במצרים ויוציאם משם ביד חזקה על כן צונו לשמור ולעשות את יום השבת לדורות לברית עולם ולחוג את חג הפסח.
- ישראל ברות בחורב ומשה עמד בינו יבין ישראל להגיד להם את דבר ד' וישמיעם עשרה הדברים אשר נכתבו באצבע אלהים על להגיד להם את דבר ד' וישמיעם עשרה הדברים אשר נכתבו באצבע אלהים על שני לוחות אבן לעשות וידבר אל ישראל את כל המצות החקים וה\_שפטים אשר יעשו באפץ אשד נשבע ד' לאברהם להת להם לרשתה הכתובים בחמשה ספרי תורה הנמצאים בידנו היום ואז בחורב ביום הקהל אמר ד' למשה כי נביא יקים לישראל מקרבם מאחיהם כמשה ויתן דבריו בפיו וידבר אליהם את כל אשר יצוונו להאיש אשר לא ישמע אל דברו אשר ידבר הנביא הזה בשמו הוא ידרש ממנו.
- 5) ד' אלהינו הקים את דברו ויבא את ישראל אל הארץ אשר נשבע לתת לתם ויקם להם חוזים וגביאים נאמנים אשר דברו בשמו ככל אשר ציום והדברים ההם כתובים בספרי הגביאים הנמצאים בידנו היום ודבר אחד מהם לא ישיב אחור ריקם.
- 6) אחרי מאוס המלך הראשון לישראל שאול את דבר ד' ויניאסהי ד' גם הוא מהיות מלך על ישראל ויקרע מעליו את ממלכת ישראל ויתנה לרעו הטיב ממני הוא דוד בן ישי מבית לחם יהודה ויהי דבר ד' אל נתן הנביא לאמר אל דוד כי יעשה לו שם גדול כשם הגדולים אשר בארץ ולא יסור חסדו ממנו וביתו וממלכתו וכסאו יהיו נכונים ונאמנים עד עולם והמלך דוד בשבתו לפני ד' אמר כי זאת תירת האדם.
- ק) כאשר הסיר ד' אלהינו את ישראל מעל פניו ויגל אותו מעל אדמתו על בי הרבה לדטיא ולהכעיסו גם יהידה לא שמר את מצוות ד' וילכו בחוקות ישראל אחיהם וידבר ד' ביד עבדיו הנביאים כי ינטוש גם את שארית נחלתו ואת ויתנם

ביר אויביהם לבו ולמשיסה ויהיו מלעיבים במלאכי האלחים האלה עד עלות חמת ד' בעמי עד לאין מרפא ויגלם גם אותם מעל אדמתם בבלה לעבדים.

8 עוד טרם גלות יהודה בבלה ואחרי כן בש בו לארצו אחרי מלאות שבעים שנים כל נביאי האמת נבאו כפה אחר א) כי ר' חפץ חסר ועובר על פשע לשארית נחלתו ובריתו את דוד עבדו לא תופר לעילם מהיות לו בן מלך על כסאו אשר תניח עליו רוח ד' רוח דעת ויראת ד' להכות ארץ בשבט פיו האמונ.: תהיה אזור חלציו ושבו יקרא ד' צרקני ואלהי כל הארץ הוא יהיה לברית עם ילאור גיים ישים באוץ משפט ולתורתו איים, ייחלו עד כי באחרית הימים ינהרו כל הגוים אל הרבית ד' כי מציון תצא תורה ורבר ד' מירושלים. ב) כי הארון מלאך הברית בן דור הזה אחרי שובני דרך לפניו יבוא פתאום אל היכל ד' ויהית כאש מצרף לכלא פשע החביא צרק עולמים יען כי אותו כשח ד' לבשר ענוים לפקוח עינים עורות ולהוציא ממסגר אסיר. ג) כי על ידו יודע בגיים ובתוך העמים זרע יעקב וצאצאיו כל רואיהם יכירום כי הם זרע ברוכי ד' וקדאו לחם עם הקרש נא לי ד' ומהם ישלחו פליטים אל הגוים להאיים הרחוקים לקרוא ולהגיר את כבור ד' בגיים חדשה תהיה בארץ ולא תוכרנה הראש נות ולא תעלינה על לב. ד) כי כל עיובי ד' אשר לא יענו על הקריאה ולא ישמעו אשר ירכרו ירעבו ויצמאו יבושי ויצעקי מכאב לב ויניחו שמם לשבועה לבחירי ד׳. ה) המשיח בן רוד הזה יעלה כשוש מארץ ציה ולא יאומן כי זרוע ד' נגלתה עליו יהיה מחילל מפשעיני ומרוכא בעיניתינו וענה ולא יפתח פה ויגור מארץ החיים יבהערתו למות נפשו הוא דמא רבים ישא ולפושעים יפגיע וכאשר ישים אשם נפשו יראה זרע יאריך ימים וחפץ ד׳ בירו יצלח.

9) דבר ד' לאברהם אביני לבשה גביאנו לה.ד מלכני ולעבדיו הגביאים הגאמנים בשלא ונשלם כשבעים שנה טרם שנד רב בית מקדשיני האחרון כי פקד ד' את עמו וידם קרן יש עתנו בבית דוד עבדו ויצבה לנו צמח צדיק הוא האדון ישו ע ה משי ח אשר יצא לנו מבית לחם עיר דוד להיות מושל בישראל רם ונשא ובן עליון וד' נתן לו את כסא דור אביו והיא המולך על בית יעקב לע לב ולמלכותו אין קץ נענה נצלב ונקבר למען ישועתנו קם מן המתים ויחי והנה הוא יושב לימין אביני שבשמים.

חלם מאת הרכות אלהים ובהכמתו העטיקה הוכי אביתינו בקשי הלב וניהן להם מאת היות הדדמה למרות ולפשוע נגד יש וע המשיח עד היום הזה למען הקניא את שאר גייי תבל ולרצות את העולם כלו על ידי אמונתם ביש ע המשיח בן דור מלכני אשר שמעי בשורתיו על ידי המבשרי שלום שלו שנגרשו בהרפה מקרב עדת ישראל אבל לעת הואת כאשר מפשעינו נגד משיח ד' כבר נתעשר העילם באמונת המשיח ומחסרון אמונתנו נהמלא: עתות הגוים וכבר בא מלואם וקיימים המה באמונתם בא גם מלואנו להיות גם אנחנו צאצאי אברהם מבורכים וקיימים המה באמונת משיע המשיח ואלהי אבותינו אברהם יצחק ויעקב ישוב יו אמינתני באחינו ישוע המשיח ואלהי אבותינו אברהם יצחק ויעקב ישוב החמני ולט ע את הענפים הנשברים בתוך שוש הקדוש שלנו ישוע ובכן כל

ישרא ל יישע רש עת עולמים וירושלים עיר קדשנו הבנה וכסא דוד יכון לעד ולנצח נצחים אמן.

#### [Translation.]

PRINCIPLES OF THE FAITH OF THE PEOPLE OF ISRAEL, SONS OF THE NEW COVENANT.

- r) There is only one living and true God, eternal, infinite in goodness, power, and wisdom, who, by His Word and His Holy Spirit, is the Creator, Former, Maker, and Preserver of all things. All things are of Him and by Him, and for Him.
- 2) The true God said unto Abraham, our father, "Walk before me, and be thou perfect, and thou shalt be a father of many nations, and kings shall come out of thee," and He made with him an everlasting covenant, to be his God, and the God of his seed after him, and to give him all the land of Canaan for an everlasting possession. Now this is the sign of the everlasting covenant: That every man-child of eight days old that cometh from the loins of Abraham shall be circumcised; and since he did not withhold Isaac, his only son, from Him to offer him as a burnt-offering, therefore He sware unto him that in his seed all the nations of the earth should be blessed.
- 3) According to the word of Jehovah, Jacob, our father, and his sons, went down into Egypt, and they there multiplied and became very powerful; and the Egyptians dealt deceitfully with them to do them evil, and held them in bondage, and afflicted them exceedingly. Now Jehovah sent to them Moses, His chosen one, and he wrought signs and wonders in Egypt, and brought them forth from thence with a strong hand; therefore He hath commanded us to keep and observe the Sabbath-day to all generations as an eternal covenant, and to keep the feast of the Passover.
- 4) Jehovah, our God, made a covenant with the people of Israel in Horeb. And Moses stood between Him and Israel to declare to them the word of Jehovah, and he caused them to hear the Ten Commandments which were written with the finger of God upon the two tables of stone, that they might do them. He spake unto Israel all the

commandments, the statutes, and the ordinances that they should observe in the land which Jehovah sware unto Abraham to give to them for a possession, which are written in the five Books of the Law as they are found to-day in our hands. Then in Horeb, in the day of the solemn assembly, Jehovah said to Moses that He would raise up for Israel, from among their brethren, a prophet like unto Moses, and that He would put His words in his mouth, and that he should speak unto them all that which He should command him, and the man who should not hearken unto His word which this prophet should speak in His name He would require it of him.

- 5) Jehovah, our God, established His word and brought Israel unto the land which He sware to give to them, and raised up for them faithful seers and prophets who spake in His name, according to all which He commanded them. These words are written in the Books of the Prophets as they are found to-day in our hands, and not one word shall return void.
- 6) After that Saul, the first king of Israel, had rejected the word of Jehovah, Jehovah also Himself rejected him from being king over Israel, and He rent away the kingdom of Israel from him and gave it to a neighbor of his that was better than he. This was David, the son of Jesse, of Bethlehem of Judah. And the word of the Lord came unto Nathan, the prophet, to say unto David that He would make his name great, like the names of the great ones of the earth, and that He would not turn away His mercy from him, and his house, and his kingdom, and his throne should be set up and established forever. And King David, when he sat before Jehovah, said: "Yea, this is the law of man."
- 7) When Jehovah, our God, had removed Israel from before Him, He led them into exile from their land because they had sinned exceedingly, and had provoked Him. Judah also did not keep the commandments of Jehovah, and they walked in the ordinances of Israel, their brethren. And Jehovah spake by His servants the prophets that He

would forsake also the remnant of His heritage, and that He would deliver them into the hand of their enemies for a prey and for a spoil; and they mocked at these messengers, so that the anger of Jehovah came upon His people until there was no deliverance, and they were carried away from their land to Babylon to be slaves.

8) Already before Judah was carried away to Babylon, and also after that they had returned to their land, after the seventy years were fulfilled, all the true proph-

ets had prophesied with one mouth:

- a) That Jehovah would be merciful and would pass by the transgression of the remnant of His heritage; that His covenant with David His servant should never be broken so that he should not have a son a king upon his throne upon whom should rest the Spirit of Jehovah, the Spirit of the knowledge and the fear of Jehovah; that He should smite the earth with the sceptre of His mouth; that faithfulness should be the girdle of His loins, and that His name should be called "Jehovah our Righteousness," and "The God of the whole earth." He shall be for a covenant of the people.3 and for a light to the Gentiles. He shall set judgment in the earth, and the isles shall wait for his law.4 until in the last days all the nations shall run to the mountain of the house of Jehovah; for from Zion shall go forth the law, and the word of Jehovah from Jerusalem.5
- b) That this Son of David, the Lord, the Messenger of the Covenant, after that a way had been prepared before Him, should suddenly come to the temple of Jehovah, and He should be like a refiner's fire, to finish transgression, and to bring in everlasting righteousness, because Jehovah hath anointed Him to preach good tidings unto the afflicted, to open the eyes of the blind, and to open the prison to them that are bound.
- c) That through Him, among the Gentiles and in the midst of the peoples, there should be a knowledge of the seed of Jacob and his descendants; that all those who see

<sup>1)</sup> Jer. 33: 16. 2) Isa. 54: 5. 3) Isa. 49: 8. 4) Isa. 42: 4. 5) Isa. 2: 3. 6) Mal. 3: 1-3. 7) Dan. 9: 24. 8) Isa. 61: 1.

them should understand that they are the seed of the blessed of Jehovah, and they should call them the holy people, the redeemed of Jehovah. And from them those delivered shall be sent unto the nations and to the isles afar off, to proclaim and to make known the glory of Jehovah among the nations. New things shall be in the earth, and the former things shall not be remembered, and they shall not come to mind.

- d) That all those who forsake Jehovah, who shall not answer to the proclamation, and shall not hearken to what they shall speak, shall hunger and thirst; they shall be ashamed and lament from the sorrow of their heart, and they shall leave their name as an oath for the elect of Jehovah.
- c) That this Son of David, the Messiah, shall come up as a root out of a dry ground, and they shall not believe that the arm of Jehovah is revealed upon Him. He shall be wounded for our transgressions and bruised for our iniquities: He shall be afflicted and shall not open his mouth, and He shall be cut off from the land of the living, and in pouring out His soul unto death He will bear the sin of many, and shall make intercession for the transgressors. When He shall make His soul an offering for sin He shall see His seed, He shall prolong His days, and the pleasure of Jehovah shall prosper in His hand.
- Moses our prophet, to David our king, and to His servants the faithful prophets, was fulfilled and accomplished about seventy years before the destruction of the second temple. For Jehovah hath visited His people and hath raised up the horn of our salvation in the house of His servant David, and He hath made to sprout for us a righteous Branch, who is the Lord JESUS CHRIST, who came forth for us from Bethlehem, the city of David, to be ruler in Israel. He is high and exalted, and the Son of the Highest, and Jehovah hath given to him the throne of David his father, and He shall rule over the house of Jacob forever, and of His kingdom there shall be no end. He suffered, was cru-

cified and buried for our salvation. He arose from the dead and lived (again), and, behold, He sitteth at the right hand of our Father in heaven.

10) After the counsel of God and His infinite wisdom, our fathers were smitten with hardness of heart, and there was given to them from Jehovah a spirit of deep sleep that they should rebel and transgress against JESUS CHRIST, even unto this day, in order to provoke to jealousy the rest of the nations of the earth, and to reconcile the whole world by their faith in Jesus Christ, the Son of David, our king, when they heard the good news by those publishing His peace, who were driven out in reproach from the congregation of Israel. But now, at this time,-when from our transgression against the Christ of Jehovah, riches have come to the world in the faith of Christ, and from the lack of our faith the times of the nations [Gentiles.] have been fulfilled, and now their fulness has come in, and they are established in their faith,—our fulness has also come, that we also, the descendants of Abraham, should be blessed by our faith in our brother, Jesus Christ, and that the God of our fathers, Abraham, Isaac, and Jacob, should return to have mercy upon us, and to graft anew into our holy root, Jesus, the branches which were broken off, and that thus all Israel should be saved with an everlasting salvation, Jerusalem, our holy city, should be rebuilt, and the throne of David should be established forever and ever-Amen!

## RECENT CHANGES IN ISRAEL.

Rabbinism for a number of centuries kept the Jews in its iron grip, but Rabbinism and Talmudism have become effete. What has been substituted for them? Monotheism, but no Jehovism; the idea of the unity of God, but not the knowledge of the living and loving God, who could not have communion with His people until at last He came down in the person of His own Son. Monotheism is not

<sup>1)</sup> Isa. 52:7.

the authentic New Testament records, that Jesus never did alter the law or even suggest the abrogation of the Sabbath, that He came not to destroy it, but to fulfil it. But in the face of the clear facts as to Jesus' teaching is the other fact that Christians generally observe Sunday and not the Sabbath; and not only so, but the observance of Sunday is from the point of view of the Jew and his Christian teachers and companions almost the most patent evidence of his conversion. "If you become a Christian, the first thing you do is to cease observing the Sabbath and observe instead the 'Christian's Lord'sday." This is most appalling. Disciples of the Master, who profess to be devoted to His teachings and willingly obedient to the will of God through Him, not only cast aside the law of God and make for themselves a contrary law, but require others to do it. Such may be truly in the Kingdom of Heaven, but by our Saviour's words are of "the least" therein. Matt. 20: 19.

JOSEPH RABBINOWITSCH.

Our readers will be glad to read the following account of Joseph Rabbinowitsch, the Jewish Reformer in Bessarabia, from the German of the late Prof. Franz Delitzsch. In view of the present interest in the national movement among the Jews, a perusal of what that noble lover of Israel, who devoted the best of his life to the cause of Israel's salvation, wrote of Rabbinowitsch and his life will surely not be untimely.

#### INTRODUCTION.\*

When Joseph Rabbinowitsch made his first visit to us in Leipzic, I asked him to give me a sketch of his life. In response to this request, he wrote at once two-thirds of the following Autobiography, written in Hebrew, which he uses as his proper mother tongue. He afterwards sent me the conclusion from Kischineff, which disappointed me

10:10

1806

<sup>\*</sup> From the German of Franz Delitzsch.

by the little that it told us of his conversion to the faith in Jesus Christ. In answer to the complaint I made on this account, when he visited us in Leipzic the second time, he told me that this was purposely done on his part. I give, then, this Autobiography here in a faithful German rendering, and, despite its defective conclusion, the biography is, I think, a valuable contribution toward our / knowledge of a most remarkable movement. It is followed by two sermons, and an address translated from Russian, and a letter translated by myself from the original Hebrew, addressed by Rabbinowitsch to a North American Jewish Christian, who had expressed to him, through my mediation, his joyous sympathy with the movement, but had added an objection to what seemed to him a too familiar mode of speaking of our Blessed Lord as "Jesus our Brother," a term which surely finds its justification in such passages as Micah 2: 3, where the men of Judah are called the remnant of Messiah's Brethren, and Zech. 12:10, where the mourning of repentant Israel over Him "Whom they pierced" is compared to the death wail over an only son. Even as we speak of the Glorified One by His Hebrew name of Jesus, so may a Jewish Christian call Him in an historical as well as a spiritual sense, his "Brother."

Rabbinowitsch has not yet been allowed to minister the Holy Sacraments, but preaches constantly in the Jewish dialect or "jargon" of Bessarabia. Among his hearers in Kischineff is one Jacob Wechsler, who possesses a peculiar facility in rendering this "jargon" into pure Hebrew, which we have followed in our translations.

Rabbinowitsch is, for us, a phenomenon full of hope for Israel's future conversion to Christ. His sermons, mostly founded on a double text, one-half taken from the Old Testament and skilfully combined with the other half taken from the New Testament, often suggest thoughts of very deep significance. The Christian spirit which breathes in them is throughout a reflex of the inspired

Word of the Gospel and Epistles, issuing from a Jewish heart. Though the formal Confession of the Faith which he has drawn up for Israel exhibits throughout a familiar acquaintance with and conformity to the Church's symbols, yet is it equally evident that the type adhered to in his ordinary teaching has a strong Jewish element, and is so far original that his methods both of thought and expression seem directly gathered, and in a really gifted way, from the New Testament and its Divine Apostolic Word.

One or two examples of this may be taken from a sermon which has for its subject "The Essence of Faith." Rabbinowitsch delights to represent the Holy Tri-unity as God, His Word, and His Spirit, or, as he in one place expresses it, Knowledge, the Knowing One, and the Known in an absolute sense.

God is for Him the Tri-une, not only as He manifests Himself in Revelation, but as He is in His own Essence. He is apart from the created universe, Subject, Object, and Predicate all in One, that is in Himself. The three Elements of Faith are for Rabbinowitsch not knowledge, assent, and assurance, but Repentance, Prayer, and Righteousness, with reference to the well-known Jewish maxim (into which he imports a deeper meaning), "Repentance, Prayer, and Righteousness deliver men from the Wrath to come."

Another example of his method of dealing with revealed truth is the use he makes, after Apostolic precedent, of a verse in the Psalter (Psa. 109: 3), which he applies directly to our Lord when speaking of Him as the Son of God, who upholdeth all things by the Word of His Power, and makes Heaven and Earth one in His Love—he goes on to represent Him as saying of Himself, "And I am Prayer"—i, e., the Eternal Mediator and Intercessor who for that very reason is also the "Teacher sent from God."

Rabbinowitsch lives and moves in our Hebrew version of the New Testament, of which we may say without

boasting that it has found the proper and lasting Hebrew equivalents for many Greek terms (such as mishpat-habanim for "adoption of sons" and tikkune ha-olam for "Elements of the World.") To these and many other renderings like them Rabbinowitsch owes the suggestion and expression of some of his noblest thoughts.

It should be mentioned here that without any specific influence from, or even knowledge of, the so-called "High-rear Criticism" of the Pentateuch, he concurs therewith in regarding the Priest Code, of the mid-books (Exodus, last chapters, Leviticus and Numbers) as a later addition to the original Mosaic (prophetical) Legislation contained in the mid-chapters of Exodus ("The Book of the Covenant"), and in Deuteronomy. He insists on the fact that it was from fanatical adherents of this later Priestly Legislation that the rejection of our Lord's Messiahship proceeded, and the bitter persecution which brought him to the Cross.

It is in logical accordance with this view that Rabbinowitsch regards the Talmud as having been down to the present day, a main source of all the misfortunes and unhappiness of his people, and so far rightly that it is the confusion made in the Talmud of Divine Revelation with Rubbinient traditions that has maintained Iswish national exclusiveness in its age-long hostility to the emancipating grace of the Gospel of Jesus Christ as "the end of the Law for Righteousness."

Yet Rabbinowitsch doubtless goes too far in his denunciations, for the Talmud itself, and its ally, the Midrash, certainly contain many Christian ideas and aspirations which are well worth developing, though as a whole they constitute a Chinese wall, which must be demolished before the Jewish problem can be rightly solved.

From the same point of view Rabbinowitsch attacks the Pharisaic observance of the Sabbath, while insisting on its retention by the Jewish community even after embracing Christ, as their great national remembrance of their creation as God's people by the deliverance from Egypt. For a like reason he would retain Circumcision as a symbol of Jewish religious nationality. But with his essentially Pauline position in all other respects we cannot but hope that he may ultimately see his way to preserve the true nationality of his people, in combination with observance of the Christian's Lord's Day\* and the abandonment of Circumcision.

The movement begun so auspiciously in Kischineff is for our apprehension a prelude of what, on a world-wide scale, may be part of the final development of Israel's vocation among the peoples.

A sudden universal conversion of the whole Jewish race is neither conceivable in itself nor foretold in prophecy. The spiritual revolution which we may hope for will be brought about by the pervading efforts of God-inspired individuals, who, as Hosea prophesied, will call Israel to repentance (Hosea 6: 1-3), and bid them seek their God and His Christ in the latter day. Hosea 3:5. Individual converts whose hearts are touched will respond to this call and awake to new life, when the "blindness in part" shall pass away, and a new Judaic religious nationality of believers in Jesus as the true Messiah will open its eyes to the glorious world of faith and hope, to which Israel has continued blind so long. That time of the end will, as prophecy assures us, be one of sore disturbance and convulsion, and of far-reaching changes for the whole world.

Joseph Rabbinowitsch appears to us as a morning

<sup>\*</sup> It is difficult for us to see why it is at all to be desired that the Jew who embraces Christ should also observe the "Christian's Lord's Day." That day—by which is meant of course Sunday—is an ecclesiastical day, without the least Scriptural foundation, and cannot be required of any Christian on the basis of the New Testament. Moreover, its introduction as a weekly festival into the Christian scheme of days and its all but universal observance by Christians have been the chief reasons why the observance of the Sabbath has been all but lost, which fact has been a stumbling-block to Jews when they approach the considerations of the Messiahship of Jesus of Nazareth. When, therefore, a movement like the one now under consideration contemplates the recognition of the Sabbath by Christ-believing Jews, why mar its simplicity by a combination with what is utterly alien?—Editors of the P. P.

star in the spiritual firmament of his people's history. May he, in God's mercy, continue to shine with true light from Heaven!

One thing is certain. The Church's own history will not come to end till Israel shall be saved, and bring with its fulness new life to us also. To many, even Christian / theologians affected by the mists of anti-Semitism, this expectation may seem chimerical. But surely it is blasphemy against the Gospel itself to deny its power to bring Israel as well as the Géntile world to Christ. If it took Israel a thousand years to turn from idolatry to belief in one God, shall we despair though millenniums pass ere they turn from hatred of Jesus to His Love? But when that day shall come, Israel born, like Saul of Tarsus, out of due time, will, like him, win fresh triumphs for the Gospel, and her "receiving" prove our "life." Rom. 11:15.

The strange ingrained unchristian hatred of the Jew which besets us now will pass away. This may seem, and with man it is, impossible; but not with God, the Almighty, loving Father of us all.

AUTOBIOGRAPHY OF JOSEPH RABBINOWITSCH.\*

"So span-long hast Thou made my days, my life as nothing before Thee." Psa. 39: 6.

The day of my birth was the holy Sabbath, 23d (11th) September, 1837. My birthplace was Resina, on the Dniester, a small town in Bessarabia, where I spent the first ten years of my life. My father was David, son of Ephraim, son of Rabbi Wolf, of Orgeieff, in Bessarabia. Through them I am descended from Rabbi Israel, a learned commentator on the Talmud, who traced his descent from the primitive Gaonim. My mother's name was Esther Sarah. She was a daughter of Nathan Neta, whose fa-

<sup>\*</sup> Abridged from the German of Franz Delitzsch.

ther was a disciple of the celebrated Zaddik Rabbi Jacob Simson of Schofatuvke.

I owed my early training to my maternal grandfather, Nathan Neta, of Resina, with whom my father then living at the village of Maschkowicz, near Orgeieff, placed me for education in my early childhood after my mother's death.

Nathan Neta was an excellent man, learned in the Law, and a strict adherent of the Bescht, (a form of Hebrew Chasidism) and its devout practices. He endeavored from the first to instil in my young mind his own love for Thora, Talmud, and religious books. He hardly left me out of his sight night or day (we shared the same bed), and took me with him three times every year when he went on pilgrimage to the learned Rabbi Salmina, of Raschkoff, son of Joseph, and the learned assembly of Chasidim (devout students) who met at his house. There he was proud to exhibit my early knowledge of Hebrew and the Holy Scriptures. I well remember how in my eighth year I repeated the whole Tractate Succoth, Mishna for Mishna, before the assembly at the Feast of Tabernacles, and how Zaddik warned my grandfather not to let me become too precocious. He was, indeed, unwearied in all the details of my education, interspersing his instructions with numerous anecdotes of miraculous occurrences, and of the fates and sayings of learned men. I had to learn and repeat every day some chapters out of one or another of the twenty-four books of our Bible. I had also to commit to memory Rashi's Commentary on the Pentateuch, and other books.

At six years old I could repeat the whole Song of Songs, and still remember how deeply even in childhood I was moved by Rashi's words in the Prologue to his Exposition, on how Solomon, filled with the Holy Ghost, prophesied in that book of Israel's repeated captivities, then still in the future, how they would bewail their former glory, and remember the loving kindness once vouch-

safed them by God above all the peoples of the earth, and would learn to say, "I will go and return to my first husband, for then it was better with me than now."

In 1848 I was already in the second decade of my life, when, my grandfather being too old and feeble to continue the conduct of my education, my good father took me from Resina, and placed me at Orgeieff under the care of my widowed grandmother, Rebecca, who, as daughter and daughter-in-law of Rabbins, was commonly called the Rabbinerin (Rabbiness). Under her roof I studied the Talmud night and day for the next five years under very learned teachers, whom my excellent father paid most handsomely, quoting on that behalf an utterance of the Talmud that a man's requirements for the duties of life are all predetermined for him, but not the amount that he shall spend on enabling his children to study the Law, for which, too, special rewards will be vouchsafed him.

My chief teacher at that time was Rabbi Joseph, son of Akiba, who belonged to the Chasidic circle of the celebrated Zaddik R. Raphael, of Berschid. With him I read many difficult passages of the Gemara, the Sohar, and other books of the deepest Hebrew Mysticism, and among them the writings of the great Rabbi Pinchas, author of the Chasidic Masaim, founded on Psa. 34:14, and Ex. 23:7, "When a lie shall be abhorred as no less a sin than a breach of the Seventh Commandment then will manifest Himself Messiah the Son of David in His glory."

R. Pinchas labored diligently at that time with his disciple, R. Raphael to implant the mystic doctrines of their Chasidic school, and teach its devout observances among their youthful hearers at Orgeieff. All our striving then was through union with the Holy One and His Shekhina to reach the highest steps in spiritual knowledge. More than once have I risen at midnight to weep for the exile of the Divine Shekhina, and to implore the gift of His Spirit from the Holy One, who, as the Sohar says, walks at that hour with blessed souls in the Garden of Eden.

My mind at that time was entirely absorbed in Chasidic devotions, in meditations on the Eternal, and I took no pleasure in the amusements and occupations of my youthful companions.

It happened in my sixteenth year, on the Fast of the 17th Tammuz, 1853, that I was chastising myself at night-time, in penitential remembrance of the destruction of Jerusalem, which was followed by the Fall of the Second Temple, when a messenger of glad tidings appeared with the announcement of my espousals to Golde, daughter of Daniel, son of Elia, which had just taken place in the customary manner, with the breaking of costly vessels, in remembrance of the sack of the Holy City; and were to be followed at latest in three years' time by our marriage. The whole transaction had been accomplished for us by the fathers on either side, and I had but to bow and smile acquiescence to the congratulations which poured in upon me.

In those days the fire of Chasidic piety glowed on the altar of my heart, but a flood of other influences now came from Central Europe which tended rapidly to quench its fervor. An imperial ukase compelled all children of Hebrews to learn to speak and write the Russian language, and all teachers to read Moses Mendelsohn's translation of the Pentateuch with their pupils. A new spirit began to stir within me, and new ideas as to the real meaning of Law and Prophets served to infuse doubts in my mind as to the absolute sacro-sanctity of my Chasidic instructors, and the truth of their transcendental interpretations of Scripture. I began to read the modern Hebrew literature of the day, and gladly embraced new and more rational ideas and interpretations, under the influence of which the over-wrought fancies of former teachers began to fade in my mind like a dream when one awaketh, I was greatly helped toward this change by acquaintance and intercourse with a young man named Jechiel Zebi; son of Meir Herschensohn, who at that time had a high

reputation for Talmudic learning in Orgeieff. This new friend soon began to open my eyes as to the real nature of Kabbala and Sohar, and to show me that these were but a blinding veil for the minds of their Hebrew readers hiding from them the truth and the right interpretation of Holy Scripture. He imparted to me some of the conclusions which he had drawn from a scientific and historical study of Law and Prophets. I attached myself daily closer to this new friend, and we sat many hours together pursuing this, to me, new course of study. One day after a visit to Kischineff he brought back with him a little book which he said had been given him by a Christian Pastor as one which would show him what Jesus of Nazareth really taught. It was in fact a Hebrew New Testament printed in London. "Perhaps," added Herschensohn." this was really the Messiah whom Moses and the Prophets foretold." He gave me the book which I have by me still. Other circumstances besides my intercourse with Herschenshon (whom my Chasidic teachers regarded as an "Epicurean" or Rationalist), led to a breach between me and my old way of thinking, and former teachers such as R. Joseph of Berschid, which compelled me to think of leaving Orgeieff. I retired to my father's house in the village of Maschcowicz, where he carried on his business. There I zealously pursued the study of a fresh set of old Jewish writers, of Maimonides, Albo, Gaon, which I had commenced in Orgeieff. I frankly proclaimed my new convictions that the whole Chasidic system of mystic Theology rested on self-deception, and was irreconcilable with sound reason. My father by no means discouraged me in pursuing this new mental development, and gave me every assistance that I needed.

The time at length arrived for my marriage with Golde, who was now (1856) seventeen years of age, and is still my faithful and beloved wife. We were united in holy matrimony on the 7th Tebeth, and I continued for eighteen months to reside with my father-in-law, Daniel

Goldenberg, at Orgeieff, and renewed my intimate intercourse with Herschensohn. I had hardly any other intimate friends there, though I daily attended prayers at the Beth-ha-Midrash.

After residing a year-and-a-half at my father-in-law's house, I hired one for myself in Orgeieff, and opened a small shop with the help of my wife's marriage portion of 800 silver roubles.

In 1859 our dawning prosperity was suddenly ruined by a fire which destroyed sixty-six houses in Orgeieff, and deprived me and my wife, with our infant son, of all our little property.

The next decade was a time of much bitter suffering and anxiety. Yet did my great losses and my consequent poverty exercise a wholesome influence on my mind, driving me to fresh studies and occupations. I had some acquaintance with law which I carefully improved, and soon became legal adviser to my countrymen, far and near-My advice and my advocacy were invoked on all sides, and God granted me good success. I became also a contributor to various Jewish newspapers, and well-known as a promoter of education and enlightenment among my people. Zederbaum, the founder of Jewish journalism in those parts, welcomed my co-operation. I established a school in Orgeieff for instruction in Talmud, Torah, and the Hebrew and Russian languages; the school did a good work and my endeavors on behalf of education were observed with favor in the highest government circles of Kischineff and Odessa. I became a member of the Society for Promoting Enlightenment among Jews in Russia; wealthy families in Kischineff and the neighborhood gave me employment, and a new era of prosperity began for me in 1866 with the formation of a large business in Orgeieff, for the sale of tea and sugar in the town and neighborhood, which I conducted with success. Moreover in 1869 I was elected to a post in the Landrath of the district of

Orgeieff, such as no Israelite had up to that time filled. So ended my third decade.

Anyone acquainted with the difficulties which beset the Israelite in Russia will understand my earnest desire, and endeavors for the advancement of my people which I then thought could be accomplished by education and enlightenment only. The spirit of the new time would soon, I trusted, set them free. The emancipation of so many thousands of serfs in Russia by the high-minded generosity of the Emperor Alexander II,, and the emancipation of the negro slaves in the United States of America, which was effected by the great war between North and South, diffused a breeze of freedom and deliverance which I sucked in with avidity on my people's behalf, and awakened in me hopes that the nations of Europe would soon begin to see that their Jewish brother also is a man, and remember that the earth is given to the children of men.

But now came a great disappointment of my hopes based on the liberating power of mere intellectual enlightenment. The crushing blow inflicted upon France in 1870-71, showed me how little the highest advances in civilization may avail a great people in the day of adversity, and that such alone would not save Israel. Then again the horrible persecution which in 1871 broke out in Odessa greatly troubled me. I then found that education and enlightenment so far from shielding Jews from the rage of their enemies, made them and their nationality all the more odious to their Christian neighbors. The Jews of Odessa were the first to change costume, language, and proper names, in order to be more like their neighbors, who in their turn were the first to overwhelm with scorn and reproach, and to threaten them with destruction. In the third place, my work and official position as a member of the Landrath, taught me how little there was of sincerity behind the apparent friendship in which many Jews and Christians stood to one another.

I lost all spirit to continue my work at Orgeieff, sold

my large business there, settled all my accounts, and moved to Kischineff on 9th November, 1871, with my wife and children, four daughters and one son, who was already attending the gymnasium at Kischineff. Lhired a flat in a good house in the midst of my own people and the center of the town, and intended at first to carry on a business in tea and sugar and other articles to be supplied from Odessa. But I heard an inner voice saying to me: "Leave trade and traffic; it will bring thee no blessing. Be an adviser and an advocate of thy oppressed people, and I will be with thee!" I obeyed what I felt was a divine call. I had a large circle of friends and acquaintance who gladly availed themselves of my legal knowledge and experience in various difficulties with the government and in the Courts of Justice, and were ready and willing to pay for my assistance. I bought a piece of land in a quiet part of the town on which I built a comfortable house, and moved my family into it in 1873, less by my youngest little daughter (Tikwa), who fell a victim to the cholera when it raged in Kischineff in 1872. I soon became a much sought and much visited personality. Many in sore need implored my help. Many widows and orphans told me among floods of tears, sad stories of oppression, and in too many cases I discovered that the oppressor himself was a son of Abraham. Moreover persons of wealth and position confided to me their private affairs, or consulted me on matters of municipal policy, in which I was ready to help them with no other payment than their grateful thanks. In this period I studied Holy Scripture at home, and also gave lessons in Hebrew and Russian. Our Jewish public worship I attended on Sabbath and Holy days only, and was always ready to give up the leisure hours of the Sabbath-day to the EXCEPTION of inquiring friends who came with questions of theological and scientific interest.

In those days it was ordered by Providence that the learned journalist, Alexander Zederbaum removed from Kischineff to St. Petersburg, in order to publish his journal, The Interpreter (Ha-Melitz), in Hebrew and Russian, in the centre of Russian life and activity. He gladly invoked my assistance as a native of Kischineff in his new sphere, to act as reporter and correspondent, and as an earnest of Jewish liberties and the amelioration of our people's condition. He urged that now himself in a position to gather information and exercise influence at head-quarters, the time was come for us both to make a combined effort to raise our people's moral and social position, and that I should set myself to write a series of papers and essays with this object in view, which might appear regularly in his journal at St. Petersburg.

I felt that this close appeal to my conscience must not be neglected, and was more zealous than ever in calling public attention to the low moral and intellectual condition of my compatriots in Bessarabia, and to their special needs. My efforts in this direction were not without effect.

About this time the cruel war broke out between Servia and Bulgaria on the one hand and Turkey on the other. The Emperor Alexander II. resolved to assist the two Slavonic States in their efforts to gain their national freedom by sending Russian troops across the Danube, and Kischineff was the head-quarters of this army in the south.

My own zeal on my people's behalf was naturally awakened, and hope renewed that the end of two millenniums of oppression might be approaching, but no help was forthcoming for Israel. When I heard how the notables of the Bulgarian people assembled themselves in the ancient Cathedral of Tirnova to thank the God of Heaven for deliverance from a tyrany of five hundred years, tears flowed from my eyes, and I exclaimed, "O Lord God of Israel, when shall it be Thy gracious will to raise the horn of Thy chosen people? When wilt Thou take to

Thyself Thy power and reign over Thy long-forsaken and shame-covered Zion?"

In 1878 I wrote a well-known pamphlet, entitled Sabri maranan werabbanan-What think ye, our Lords and Rabbins? which appeared in the Hebrew journal, Morning Light (Haboke Or), and endeavored to show how the Rabbinate itself (i. e., the body of the Jewish clergy) might be reformed and lifted up out of its present impotent condition as the first necessary antecedent of any real improvement in the state of the Jewish people, now lost in the mazes of poverty, ignorance, indolence, and unbelief, which must make the existence of true religion among them impossible. Many nights did I sit in consultation with the learned Dr. Levinton, anxiously inquiring how our people might be engaged of their own free will in agricultural pursuits, as the most useful and profitable of occupations, and so be raised out of their present miserable condition of hopeless, crushing poverty. With the consent of Government in Kischineff we called a large meeting of our principal citizens, and endeavored to establish a society for the assistance of poor people undertaking garden work, and I addressed the Jews generally in their own dialect, for the furtherance of the same cause, setting them a practical example in my own person and those of my two sons, David and Nathan, who worked with me daily in our own garden plot. With a like end in view for Russian Jews generally, I wrote frequently to Zederbaum's journal in St. Petersburg. At the same time I did my best to improve the synagogal service at Kischineff by providing a new and handsome House of Prayer, with a good choir, and by removing from the service all objectionable features. This I accomplished with a general concurrence. In such ways as these my activities on Israel's behalf, during this my fourth decade, were mainly practical. My conviction now was that the time for writing and theorizing was gone by-that what our people mainly needed was in the first place active, healthy

employment, which might take them out of their miserable trafficking in silks and satins, gold and silver rarities, embroideries, and the like—that even our boast to have first created and then ruled the mercantile system of the modern world was no longer maintainable; that, in fact, we are, and must remain, as the prophet Amos tells us, "a little one" among the nations. Amos 7: 2, 5. To thoughts like these I gave expression in an essay which appeared in Zederbaum's journal, whose Hebrew title may be rendered, "Hasty Scribes and Boastful Traders."

And so I enter on my present and fifth life's decade, and the period of the movement toward Christianity among the Jews of Russia. Many events in its first years turned my mind to fresh problems on behalf of Israel. The death of the just, gentle, high-minded sovereign, Alexander II., was followed by the terrible persecutions which broke out in Jelisabitgrad, Warsaw, Kieff, Balta, and other places, and the flight or banishment of many thousand Jews to America and Palestine. These awful occurrences helped me at length to recognize Him of whom Moses and the Prophets did write, Jesus of Nazareth, who said of Himself (John 18: 37), "To this end was I born and came into the world, that I may bear witness unto the Truth. Everyone that is of the Truth heareth My voice," whom I now recognize as my Lord and my God.

Here I lay down my pen, and lifting up my eyes to Him who now sitteth on the right hand of the Majesty on high, I say to Him, "Wilt thou still be angry with us? Shall thy wrath burn like fire for ever? Wilt thou not turn again and quicken us, that thy people may rejoice in thee?" O that I might hear what God the Lord will say concerning us, that He would speak peace to His people and to His saints, so that they turn not again to folly! Yet is His salvation nigh to them that fear Him, that Glory may dwell in our land. Amen.

KISCHINEFF, 27 November, 1886.

### THE PECULIAR PEOPLE.

all preliminaries, and when these are completed the marriage takes place. A bride ten years of age is not uncommon among Jews and Moslems, and very common at twelve and fourteen. The latter age, fourteen, is not an unusual one for Christian girls to assume the duties of wifehood. These child marriages and the methods used to bring them about result in great unhappiness and fre-

quent divorce.

Divorce is disgracefully common among the Jews, and may be obtained by the husband for the slightest provocation. The rabbis have power to grant these, and do so for the modest sum of thirty piasters-less than a dollar and a half. This practice strikes at the sanctity of the home, and makes the life of many a wife one of continued fear lest her husband, displeased in some way, should send her away. The breaking of the marriage bond is of frequent occurrence among the Moslems also, and a very easy process, the husband simply ordering his wife to leave. Among the Christians the rules of the Church prevent such unnatural proceedings. I have heard of separations being granted, but never a divorce, by the ecclesiastical officials. With matrimonial affairs the local government has no concern. These are all in the control of the spiritual heads of the various religious communities.

From the above brief description of home life in modern Jerusalem there can be little gleaned by the dwellers in American homes that will cause feelings of envy. -The Independent.

### JOSEPH RABINOWITZ ON ZIONISM.

In a Hebrew letter just received from Joseph Rabinowitz, of Kishineff, Bessarabia, South Russia, he expresses his opinion of the congress of Zionists, held in Basle, Switzerland, last August. We translate:

"The conference of Zionists in the city of Basle were assembled against Jehovah and against His Christ. The majority of those who bear the name of Zionists are rebels and transgressors whom Jehovah, the God of Israel, will purify out from among His people as tares from the wheat that they may not go into the land of Israel. Ezek. 20: 38. This that the Jews in Jerusalem and in Palestine have begun to do, in that they are speaking Hebrew, is not that in this pure language all nations may call upon the name of Jehovah to serve Him shoulder to shoulder in the name of the one Lord Jesus the Messiah, but that they may glory in their wisdom and that it may appear to all the inhabitants of the world that they are their own rulers. "Who is lord over us?" Psa. 12: 4.

"It remains for us who believe in Jehovah and in His Christ according to the Gospel of the Apostle Paul to wait a little moment until the days of purification and the testing of the people of Israel are completed. Then, only then, after the purifying will Israel call upon the name of Jehovah, and He will answer him and say, 'He is my people,' and the true Israel in whom is no guile will say, 'Jehovah is my God.' Zech. 13:9."

The January issue of The Peculiar People, a Christian monthly devoted to Jewish interests, contains a goodly amount of reading along political, social, literary and religious lines. The tone of the magazine is clear and lofty, Christ the Redeemer of the world being exalted in every line.—The North and West.

The Sabbath was appointed to be a joy to us. What greater joy can there be than to hear the words of the Law and to be satiated with angels' food and the bread of Heaven?

God is holy and we ought to be holy as He is. All, therefore, that we do ought to be done in accordance with His thought.—Ch. Th. Lucky.

A NEW Jewish Technical School, where instruction in other subjects is also to be given, will shortly be opened in Lodz.

# 

eng inderense Spinions preached in a little course of States of the six of the states of a Kashedaff, South Russia, and the six of the six of Sunnoacy of some Addresses he deflected to the six of the six of Six of Six of Sunnoacy of some Addresses has deflected to the six of Six of

TRANSLATED BY MR TAMES ATLER.

Mangaray of the Villiang Mission



### MR. JOSEPH RABINOWITZ'S

## **SERMONS**

**AND** 

## ADDRESSES;

Being two specimen Sermons preached in regular course on Saturdays to his Jewish townsmen in Kischeneff, South Russia; together with a brief Summary of some Addresses he delivered to about 1,400, in all, of Jews, Jewesses and children, in celebration, with the "Mildmay Mission to the Jews," during his few weeks' visit to London in the winter of 1886-7.

TRANSLATED BY MR. JAMES ADLER, Missionary of the "Mildmay Mission."

### BEST COPY AVAILABLE

#### MR. JOSEPH RABINOWITZ'S

### Sermons and Addresses.

Sermon preached by Mr. Joseph Rabinowitz to the Jews in Kischeneff, Bessarabia.

Having read Gen. xii. 1-4 and John viii. 51-59, and after having offered prayers, the preacher said:—

Brethren according to the flesh! Many a time have I had the honour of attempting to rouse you from the sleep of sorrow in which you have fallen by reason of the great trials that overtook you in recent times, and to bring to your minds the words of the Prophet Is. (xlv. 25) "In the Lord shall all the seed of Israel be justified, and shall glory." This I shall repeat even a hundred and one times; that it is in vain you try to justify yourselves before the European nations by your wisdom, in which the learned among you pride themselves and say, "Among us Jews too are philosophers, doctors and men well versed in every branch of science, who with their books enrich the libraries," &c., and you therefore think you have a right to enjoy the fruit of their labours. It is equally vain to boast of your ancestry; that you are an everlasting people, offspring of the patriarchs of the world, the children of Abraham. Isaac and Jacob, who found the truth, at a time when the ancestors of the European nations were still living in gross darkness and after the lusts of the flesh. What has taken place recently, days in which you and the learned among you thought you needed no more the light of the sun by day, neither the brightness of the moon by night, looking upon modern science as your everlasting light, and learning to be your glory! this has sufficiently revealed unto you, that after all you are poor, and destitute of everything. There is no listening ear to your wisdom; first, "the poor man's wisdom is despised," said Solomon; secondly, because the Europeans say, "your wisdom is ours, and your knowledge is our knowledge, and everything new among you is ours! for have you brought anything of this kind with you when you came from Asia to Europe whereby you could benefit her children?"

Is it by the aid of your mathematics which you employ concerning the measure of a mon (fountain in which women, or men immerse for purification,) or concerning a מוכה (booth,) that Galilio made his great astronomical discoveries? Or is it by the aid of the discussion of Rav and Samuel as to whether (India) and כוש (Ethiopia) were near each other or not,

that Columbus discovered America?

The Talmud with all its ingenuity, of which you boast, is still a sealed book to them, and of which they have not yet had taste to enjoy! They say, "Jew, take what is yours! Take the Talmud, and go to Babylon with it! We desire neither its sting nor its honey." As regards your boasting upon your ancestry, are they too well acquainted with Kriloff's fable of the geese, who having complained at the farmer putting them in a basket like prisoners, and carrying them to the market to be sold, since their ancestors were instrumental in saving Rome-the owner said to them, "Yes, it is true; your ancestors were a means of saving Rome, but what have you done? By what act have you rendered yourselves deserving?"

We, brethren, have nothing but in God to glory. It is only when we have turned in faith and love to the God of Israel, who alone is able to save, that we shall be put on the same level with other nations, when we shall be a wise and understanding people, and we shall exist as long as the heavens: it is then that the death of our nationality will be swallowed up for ever, our shame will be taken away from us, and we shall dwell safely beneath the wings of our Messiah, Jesus of Nazareth, the mighty God, the Prince of Peace; no one making us afraid, as predicted by our faithful prophets. On the other hand, if we remain obstinate and say, "Who is God, that we should serve Him? Who is the Son Jesus Christ that we should believe in Him? We have made a covenant with science, with politics, with the economy of Europe; we

have access to the Stock-exchange and the banks as we have access to the Talmud and its commentaries," then misfortune and distress will meet us at every step, and only death and

destruction will have their rule over us!

I am perfectly aware, brethren, that some of you are rather surprised at my statements, and think I am mad; others, if not for fear of the Government, would take up stones from the streets, and would stone me, because I speak to them in the name of God, and in the name of Jesus Christ. But since I was seized with love to my people, since the Jewish question in Russia was kindled in me, since my heart began to realize the power of the blood of the Lamb of God, Jesus Christ, our

Brother according to the flesh, and the cleansing efficacy of the water which came forth from His pierced side, as the fountain opened to the House of David and to the inhabitants of Jerusalem for sin and uncleanness, I cannot keep silence; and as long as I shall live, I shall not cease from telling our people of the great sin they committed against the Son of David, against this Jesus Christ, whom God raised to be the light of the Gentiles, and the glory of His people Israel. How mysterious the dealings of the Jews seem to be in their rejection of the rod that came out of the stem of Jesse! The rebellion is as strong to-day among our people, the brethren of Jesus Christ according to the flesh, as it was on Golgatha on the day when the Righteous One was crucified! To this day, those of our Jewish brethren who cast His cords of love and mercy from off their shoulders, repeat the blasphemous words which the father of lies spoke through the mouths of the scribes and Pharisees, "His blood be upon us, and upon our children!" Our Jewish brethren to-day, as those of old generations, teach their children to repeat the words just as they have been uttered by those of old, and as they are written in the Gospels to their everlasting shame. For if not for this practice, how do they come to know this expression, since the Gospels are

neither known nor read by them!

From the few verses I read to you, dear friends, from the Gospel of St. John, you can see, that at the end of the existence of the second Temple, when the glory of Israel was already fallen to the ground, when the holy City was under the rule of the Romans, and the temple in the hands of priests who disregarded everything that was holy, even at that time every truth-loving man among Israel mourned secretly over the loss of his people and their land. Considering the surrounding circumstances, they thought that God would put a similar end to the people of Israel as that of the people of Sodom and Gomorrah, and that He would wipe away Israel with all the precious promises given to them by the prophets of God. Nevertheless the Scribes and the Pharisees turned their eyes away from the deplorable state in which Israel was, neither did they care for the glory of God or for the Word of God; and although by their outward circumstances they were lying in the dust; yet, these poor men boasted of their ancestry in the sight of other nations; that, they were the seed of Abraham, Isaac and Jacob; and towards their own brethren, they boasted of their learning; that they alone understood the meaning of the Law given on mount Sinai, that they only could solve difficult questions concerning the Law, taking the chief seats in the Synagogues and loving to be greeted in the markets; and when the Teacher of Galilee, the Son of David, said to them, "Verily, verily, I say unto you, if a man keep my saying, he shall never see death," the wise Jews who were arrayed with long fringes and black phylacteries said to Him, "Now we know that Thou hast a devil. Abraham is dead, and the prophets, and Thou sayest, if a man keep my saying, he shall never taste of death. Art Thou greater than our father Abraham which is dead? and the prophets are dead, whom makest Thou Thyself?"

For the Scribes and Pharisees, who were wise in their own conceits, and who considered the law of God from a human point of view, only as commands of an arbitrary king, calculated to crush His subjects under His feet, or to bind the hands and feet of the sons of Abraham, that they should not stray away into other peoples' fields for pasture, namely, that they should not mix with other nations, over whom, according to their own estimation, God would have no dominion whatever-the word "Death" of which Jesus Christ, the Son of God spoke, was difficult to comprehend, as difficult as the expression "Purity" which is acceptable before God; they thought it enough to make clean the outside of the cups and the platters, (Luke xi. 31-40,) or as difficult as the term "Rest" on Sabbath, which they explained to mean cessation from doing any good (Mark iii. 4.) By the term "death," they only understood the death of the flesh, forgetting the spiritual death, the separation of the soul from the bundle of life, which is at the right hand of the Life of lives, and the casting of the same into Hell. It was on this account that they were angry with the Teacher, who came from the insignificant Galilean town of Nazareth, and Who by the force of His words, which were uttered in truth and righteousness, won the hearts of the people of the City of the great King, full of scribes who said, "Now we know that Thou hast a devil, and that it is only by his power that the people are led away, but Thou possessest not the right understanding, which is only our lot. Why, Abraham is dead and the prophets, as the cave of Machpelah which is in Hebron, and the tombs of the prophets which we built, do testify!" It was therefore that the Son of God answered them with divine wisdom, that it was only through their love for honour and superiority over their brethren, that in every thing they saw only themselves, but not God; and it was on that account that they could not understand Him, and that the law and the prophets were still a sealed book to them. He then turned their attention to Himself saying, "If I honour myself, my honour is nothing, it is my Father (not my King) that honoureth me, of Whom ye say

with your lips that He is your God, yet ye have not known Him" with your hearts and spirits; for Abraham your father, to whom God said, "I will make of thee a great nation, and I will bless thee and make thy name great; and thou shalt be a blessing . . . and in thee shall all the families of the earth be blessed," is not dead, and that he of whom God said, "Shall I hide from him that thing which I do," rejoiced to see my day in the fulness of time, when he would be a great nation, and when all the families of the earth would be blessed in him. He saw it was through the Messiah, the Son of Man and God, Who was to bring an everlasting righteousness and true peace to all mankind, that all the promises given to him (Gen. xviii. 19) would be fulfilled, and therefore he rejoiced. As the Psalmist says, "Light is sown for the righteous, and gladness for the upright in heart." But on the other hand Solomon says, "Though thou shouldest bray a fool in a mortar . . . with a pestle, yet will not his foolishness depart from him." (Prov. xxvii. 22). These foolish Pharisees were more angry over that, and exclaimed, "Thou art not yet fifty years old, and hast Thou seen Abraham?" Notice, they did not say, "has Abraham seen thee?" With that they meant to say, that they also believed in the existence of Abraham, and that he was well acquainted with what was going on in this world, as it is stated in the Talmud, "that God shewed to Adam every generation to come, together with respective learned men, and commentators," but it was impossible the son of the carpenter Joseph, one who was despised and rejected of all men, should have seen Him. It was therefore that our Lord said, "Verily, verily, I say unto you, before Abraham was, I am." Feeling the power of His words which shattered their pride to atoms in the sight of the multitude, and feeling that they could not conquer Him with idle words, they resorted to actions, "then they took up stones to cast upon Him: but Jesus hid Himself, and went out of the Temple, going through the midst of them, and so passed by."

Dear brethren! Eighteen hundred and fifty years passed since your forefathers quarrelled with the Angel of the Covenant, Jesus, Who suddenly came from Galilee to His Temple, which was full of Scribes and Pharisees, although they saw many miracles wrought by Him; and to-day you are doing the same! You are still hardening your hearts and boasting of your noble ancestry, that you are the seed of Abraham, and priding yourselves in your great learning concerning Sabbath, Passover, lawful or forbidden food, meatand-milk, &c., which help to grind the dry bones into powder, and which prevent the poor people from tasting the sweetness

of the covenant which God made with us through His Son Jesus in the holy City of Jerusalem. You, too, whose desire is only to accumulate money and to obtain honour from your brother Ichabod, are astonished at the words: "If a man keep my saying, he shall never see death; "and with mouths full of mockery you say to each other, "Why, Abraham is dead and the prophets!" But this is because you, like your ancestors, do not comprehend the real meaning of the terms, "life and death, clean or unclean, rest or labour." "Life," in your opinion is, to possess thousands of Rubles; "purity," is to be immersed in the stagnant water of the 'Mikveh,' and "rest." is to have a lot of money on interest in the Imperial Bank, and to be able to say to your souls, "Soul, thou hast much goods laid up for many years; take thine ease. eat, drink and be merry." (Luke xii. 19.) This is the sole cause of your not being able to grasp either the Heavenly Father, His Messiah, or the Holy Spirit who is working in every one. In an age when all the truly wise of other nations tremble with holy fear at every word written in the prophets, believing that not a single word will fall to the ground, and seeing in the crucifixion of the Messiah and His resurrection, all the predictions of our prophets fulfilled, as also our Lord said, "I am not come to destroy the law, but to fulfil it," (Matt. v. 17) and as His last words on the cross were, "It is finished!" even in an age like this, you say in your hearts that all the grand things promised by the prophets are gone for ever, and that you have nothing more to rely upon but upon your understanding and your money, to accumulate riches on every hand, to cheat right and left, and to make no distinction between a brother of your own people and one of another nation. If anyone tells you faithfully that Jesus is not a God who cannot help, but that " He is mighty to save," and that He is not, as you are in the habit of thinking, only the portion of the uncircumcised Gentiles, who for a glass of brandy take the candlesticks from off your tables on a Sabbath-day, because it is not lawful for you to touch them; if anyone tells you, "not so brother! this is the Messiah Whom Abraham saw and rejoiced over; for through Him God accomplished all the promises given to Abraham, namely, 'Abraham shall surely become a great and mighty nation, and all the nations of the earth shall be blessed in him,' and that the stones of the field have also become Abraham's children, and that He was the ruler in Israel, whose goings forth have been from old, from everlasting," (Mic. v. 1) then your hands are ready to lift up stones to stone him, and it is only by God's mercy, and government protection, that such a man can pass among you unmolested!

How long, brethren, will you be foolish? How long will you destroy your people and your nationality? How long will you count your hopes resting upon the law, and how long will you bear the covenant of God only upon your lips? How long will you consent with thieves? And how long will you speak against your Brother Jesus Christ? Learn this, my brethren, and remember, that it is only in Jehovah and in His Son Jesus Christ, our righteousness, the seed of Israel shall be justified, and shall glory. Amen.

A Sermon preached by Mr. Joseph Rabinowitz to the Jews in Kischeneff, Bessarabia.

Having read Deut. xvii. 4-20 and Luke xxii. 24-39, and having offered a long and touching prayer, the preacher turned to the audience and said:—

Dear brethren, people of Israel! a name which fills my whole body with emotion! Israel is the mysterious and glorious name in which are hidden great thoughts, and with which are associated precious recollections.

But what are the people who go by that name now? Alas! I tremble when I think of it! Is your name "Israel," my people? why, you are called "Jew!" robbed, spoiled and hated by all!! Is this the people God has chosen to be His peculiar treasure? the people to whom the law and prophets. which is the source of all life to all people under heaven, were given? Is that the Israel who possessed laws, given by the faithful lawgiver Moses, as well as a king and judges, three thousand years ago, as well ordered and calculated as those of any enlightened country at the present time? What has become of you, O, my people? You have fallen!! Why, you look sad; no one recognising you!! Oh, yes, you are ill; and alas! long are the days of your illness! But when will you be healed? Even the wise of all nations are astonished at you; of course, not at the duration of your illness, but at the perpetuity of your existence. They see many nations like Assyria. Babylon, Edom and Moab have vanished from under heaven; but you, Israel, in spite of all the sufferings, persecutions and tribulations which have befallen you in your dispersion, are still alive! I will tell you what you are like. You are like a ship that was wrecked, but not sunk. You see the top of its mast above the water, moving hither and thither. Many vessels pass by it, some reaching safely their destinations,

others, sinking to the bottom. But that wreck is in the same position; it does not float, neither does it sink. You are in a similar condition; my people Israel! You are sick, wounded, fallen and bruised; there is nothing whole on your body; your head is failing you, your feet are heavy, all your feelings dead. But the heart is still beating, and now and then one can see some of your members move and struggle, and some features of life manifested in your face. You are still alive; you still bear the name of Israel. You still reel to and fro in the sea of the nations; you are not dead unto corruption; neither are you alive among the living! And in this fearful state you have been for centuries. It is a riddle; and as such you have been looked upon by the wise of all nations.

But they consider the subject indifferently, only as a strange phenomenon in nature. They do it like geological students about some island, instituting inquiries whether there was before all water, but by some means earth accumulated and became what it was, or it was before a large continent and the sea inundated it, and by and by it would be drowned altogether. It is in this manner that the wise of the nations are investigating you. But this is not the case with your brother and your kinsman, whose soul is mourning over your present

deplorable state without any token for good!

The compilers of the Talmud first, and after them the rabbis, have certainly apprehended the seriousness of the illness and attempted to remedy it. But what with? With a nice "Ethrog" (citron?), black Phylacteries, stringent injunctions concerning the clearing of leaven, long fringes, long forelocks, &c. Hundreds of years elapsed without the least change in the condition. Israel then began to see that their leaders caused them to err, and that there was no healing virtue in their medicines; nay, it had the opposite effect! it contributed towards making their names abhorred in the sight of the European nations! They then threw off their bandages with which their Doctors had bound them up, and commenced to live according to the modern time, hoping to find healing in its wings.

Then arose Moses Mendelsohn, the chief of the Jewish wise, and tried with much philosophy to find another remedy for his oppressed and distressed brethren; and that was, to wipe off altogether the name "Nation" from off the back of Israel! He asserted that Israel had nothing to do with nationality. They should no more be called nation; but dispersed brethren of one religion. Jews living in Germany, are German followers of Moses; Lews residing in France, French followers of Moses; and those in the state of Moses; and those in the state of Moses; and those in the state of Moses.

The disciples of that philosopher rejoiced at that invention and tried with their publications to carry it out; believing that by it they would get absorbed among the Gentiles, and find rest. The ship "Israel" would thus sink, that even the top of the mast be seen no more.

But not a century passed before the spirit of jealousy, the child of that amalgamation, gave birth to anti-semitism, which broke forth like a hurricane, breaking the windows into shatters, tearing feather-beds into shreds, bringing about a moaning all over the world, making the sea of the world like a boiling pot, and the ship "Israel" again brought up and thrown on the shore of new sufferings! so that in recent times editors of newspapers and their journalists lifted up their voices, blaming Moses Mendelsohn as being the cause of all this suffering; and showing that Israel must keep up her nationality, being "a people that dwelleth alone," and not get amalgamated with the Gentiles, and that her remedy would only be found in changing Europe for Palestine. When Israel returns to the land which they left 1800 years ago, she will also return to her former strength and find rest from all her troubles.

But how return? and by what means? I will tell you what these vain talkers are like. They are like to three physicians who met around the bed on which was lying a man very dangerously ill, who suffered fearfully and who could not stir a limb. The first physician asked what his occupation was; the second inquired after his name, in order to be able to write the prescription, as if the name formed a vital factor among the ingredients; the third thinking how he could change the position of the bed! Not one of them thought of the dangerous state in which that patient was; the few numbered moments he had left vanished in the meanwhile, and his end came quickly to go into the grave where there is no question about names, occupation or places. Such are your

physicians, O Israel!

And what will you do now? Are you going to wait another two thousand years, trying the latest medicine, the colonisation of Palestine with the money of the rich, a scheme which is founded on nothing? I hear on all sides complaints of the great sufferings. I am sorry for you my people, that you drank and drained the cup of medicine those vain physicians administered to you from time to time, and which became a deadly poison in your inside, which was empty of all heavenly nutriment! Have you forgotten, that in the Law which you read twice a week it is said, "I Jehovah am thy physician?" You read it many times, but have not once thought about it!

his parents?" The same question is raised by the antisemites. The true answer to that question is in the words of our Lord, "That the works of God should be made manifest in him." It is for this reason that you have been permitted to be stricken with blindness, and to suffer humiliation and deprivation; and it is for the same reason that you still exist, in order that you may in the end, after you have returned to love, and to believe in His Son Jesus Christ, whom He sent to be the propitiation for all mankind, be healed through Jesus Christ, like that blind man at Jerusalem. When you return to look at the true light, in which all true believers walk, it is then that you will become a glorious people; and Jesus Christ, who descended into hell and then ascended to heaven, will come down again to cast all your sins into the depth of the sea, and will bring up the ship "Israel" from the bottom of the sea of tribulation, repair it like a new one, and it shall carry blessing to the world. The Prince of Peace will make peace between Israel and the other nations, and then the words of the prophet will be fulfilled, "The wolf also shall dwell with the lamb, and the leopard shall lie down with the kid; and the calf and young lion and the fatling together;" through the little child that leads them, who is JESUS CHRIST, blessed for ever and ever. Amen.

#### IN LONDON.

An Address to the Weekly Sewing Class of over 100 Jewesses, at Wellclose Square, on December 28th, 1886.

DEAR SISTERS, DAUGHTERS OF THE HOUSE OF ISRAEL!

To your brother Joseph, being himself a Russian Jew, all the troubles that beiel you since you have been turned out from your fathers' or husbands' houses, till you came into this room where we are gathered just now, are well known. I am not going to enumerate them; for they are more than the inhabitants of London. My heart is aching for you. I can picture it to my mind how often you have knocked at the doors of the rich Jews, beseeching them with tears of blood to render you help; and more than once you were thrust away with both hands. O, my poor sisters! I know your calamity; it is as large and deep as the sea. I am weeping for you; but more so because these troubles have not the desired effect. They fail in softening your stony hearts, and in bringing you to understand your position, or to realise where God, who is ad soto alt, and from whom no evil can come, has placed you!

I know you think the founders of this institution are foolish, and do not know what to do with their money; fools who believe in Jesus Christ, and are pleased to hear Jewesses sing hymns of praise to their Lord Jesus, and you are all looking forward to a time when you will no more need to come to this place; for from your very youth you have heard your parents as well as your rabbins say that: "the missionaries in London draw people into their nets," and you, therefore, consider yourself as a people committing sin. Ah, I am very sorry to find you in this position! You do not realise how the rabbins robbed you of your heart, which is the gift of God, through their doctrines; if you understood upon what a low degree they have placed you, you would then weep more over it than over the destruction of the Temple, and then you would look to this place, where you meet reluctantly now, as one provided by Jehovah, where you can obtain light, life,

and blessing.

The Talmudists who left God in heaven, but took to themselves the government upon earth, have declared you women to be nothing more than creatures who will have neither share nor part in the glory awaiting the men who observed the sixhundred-and-thirteen commandments. For you they only invented three things to observe, חלה נדה והדלקת הגר of which they say you will die by giving birth to a child, if you neglect to observe them. It is they who prevent you from seeing the Light of the world, the Lord Jesus Christ, with whom there is no difference between Jew or Greek, between male or female, and make you believe, that you will bring light into the world by the two or three candles which you light on Friday night, and by the purifications you observe, you will be clean enough to appear before God. No; Jesus Christ, who was born of the virgin Mary, the small branch left of the house of David, king of Israel, He was the light that came to give light to the people of Israel, and to all the nations of the earth; and all those who believe in Him, be they men or women, will partake of that light, of which it is said: "And God saw that the light was good," and it is through His blood which He shed for us, that every man and woman can be cleansed from the leprosy of sin with which we are born, and can inherit life everlasting. Jesus Christ is the holy firstfruit of the holy lump which He brings into the house of every believer, and with it blessing and peace.

Notice, my dear sisters, that these English people who sympathise with you, and who are gathering you in this room, are not great learned men who know the Talmud and its commentaries; they are the disciples of Christ, who taught them to love all men as He loved them. It is the Christian love in their hearts that promps them to admit you into their houses, and to partake of the same love, hoping that that love will also warm your hearts, and change them into a Temple of God, and to enable you to trust in Him, and to love Him with all your hearts; that your eyes might be opened, and your hearts rejoice with the salvation of Israel.

Consider, my sisters, my words which came from the very depth of my heart, and then I am confident that you will ere long say: "We have found life, light, and salvation in this house;" and you will bless in the name of the Lord the founders of this place, and all those who try to open your eyes, so that they may rejoice in their efforts among Israel for Jesus Christ our Lord. Amen.

The Jewesses sang " Pass me not, O gentle Saviour."

Address delivered by Mr. R. at the Mildmay Medical Mission to the Jews, on Saturday, January 1st, 1887.

BRETHREN, SONS OF JACOB! -

The words we just sung: "It is well, it is well with my soul," &c., are still ringing in your ears, and you are wondering, I dare say, who that Jesus Christ was who can impart peace, and what sort of peace it is which affords the believers so much joy and delight? I know it very well, that you, who are wise in your own estimation, consider those who sung as such "Who sing to a heavy heart;" for your hearts are full of trouble and sadness; and if not for the sickness and sufferings to which you are subjected in this city of London, and which require medicine, which you obtain here gratuitously, you would have mocked and sneered at the joy of the Messiah. The Talmud taught you from your earliest days, that "there is no joy without meat and wine," and that "a nice wife, nice clothes, and a nice habitation, are the things that make a man feel comfortable; and therefore the Sabbath which you honour by eating meat, fish, &c., and by drinking wine, you consider a day of rest and peace, a perfect peace which the God of Israel requires."

But, my brethren in the flesh, the Talmud with its human wisdom and ingenuity blinded your eyes and deceived your souls. The Talmud has led you astray from the holy way, the way of God, to a crooked path, in order to hide from your sight the Holy Ords of Israel, Jesus Christ who, was born of the virgin Mary, and to prevent you from looking at Him whom your forefathers pierced outside the gates of the holy City of Jerusalem, the Prince of life and peace.

Sermons and Addresses.

But, my dear brethren, our Lord Jesus is the true peacemaker; for the word שלום in Hebrew means union and perfection, and it is through Him alone, that the heavenly Father, by His word which He spake from Moses to John, and his chosen people of Israel get united. It is only through faith in Him that every one of us can obtain the true union, for through him and for Him all things are created, and He is the Jehovah who will gather Israel from the end of the earth, and unite them into one holy body for our heavenly Father. One who has not seen His light and His power in the world, sees only confusion and therefore he has no peace; as it is said: "there is no peace for the wicked." Such a man is filled with sadness, and gets tired of his own life. But the man whom God blessed with the sight of the true light and life hidden in the words of the Teacher of Nazareth and His disciples, he can see that God is King for ever and ever; that His kingdom is an everlasting kingdom, and His dominion to all generations; and through Him Jehovah is blessing His people with peace, and joy; as it is written: "Rejoice ye righteous in the Lord. It was for that joy, that king David was longing, when he said: "Gladden thou the soul of Thy servant."

It was after this peace that all the upright in Israel were desirous prior to the appearance of the Lord Jesus, the Prince of Peace, as we can see it from the daily prayer which was composed by the men of the great Synagogue in the time of the second Temple; after saying: "Thou art holy and Thy name holy, and Thy holy ones shall praise Thee," &c., then they pray that God would bless them with knowledge and wisdom, and enable us to return to Him with true repentance; that He would pardon all their sins, and heal all their wounds; that He would set free and let the horn of David be exalted among them," &c., then they finish with the prayer: "Grant us peace and blessing; blessed art Thou Jehovah who blessest Thy people Israel with peace!"

But the men of the great Synagogue have erred in one thing; and that is, that they first prayed for earthly things, and then for the kingdom of heaven! first they prayed that God would give them a prosperous year and bless the fruit of the field, and then that He alone would reign over them; against which the Lord Jesus warned us to seek first the kingdom of heaven and all other things shall be added unto us, for our heavenly Father knows that we need all other things; and that "we should not? as the Zohar expresses himself, "bark constantly like dogs for food."

My poor brethren! enter upon the path of peace: search in the word of God, the Old and New Testament, and in it you will find the way to the true peace. Then you will understand the words of our Lord: "Come unto Me all ye that labour and are heavy laden, and I will give you rest. Take my yoke upon you, and learn of Me; for I am meek and lowly in heart, and ye shall find rest unto your souls." Then you will together with all believers sing: "When peace like a river, &c. . . . It is well, it is well with my soul;" and only then you will have that glorious promise fulfilled: "And I shall give peace in thy borders; ye shall lie down and none shall make you afraid." Amen.

An Address delivered to Jews at Wellclose Square, East London, January 1, 1887.

DEAR BRETHREN AND KINSMEN,

20

We have just read to you the portion of Scripture which relates the history of Abraham leaving Ur of the Chaldeans, for the land of Canaan, and of the altar which he built unto God, and his calling upon the name of Jehovah. The holy Apostle Paul in his Epistle to the Romans says, chap. xv. 4, "For whatsoever things were written aforetime were written for our learning, that we through patience and comfort of the Scriptures might have hope." Now I wish to make it plain to you, that the Bible in which we find God's dealings with the world and us described, tells us that after God had dispersed those people who desired to make themselves "a name" in the earth, with their own poor understanding, have in a short time fallen very low, yea, deeper and deeper, until they became entangled in doubts and questions concerning the object of life upon earth, and the burden of life became to them intolerable, and like a sick man on his sick-bed turning from side to side, hoping to find relief, so they began to move from place to place, hoping to find rest. Therefore Terah, the father of Abraham, feeling the burden of life in the land of the Chaldeans heavily upon him, left his native place, taking Abraham and his daughter-in-law with him, and went out to go unto the land of Canaan, in order to remove from his native place, which was deep in sin, that he abhorred, to find peace and rest for his troubled soul. But the Bible tells us only that Terah, who relied upon his human wisdom, and not giving his heart unto the One God who created heaven and

earth, who rules by His mercy all generations, when he came to Haran (Haran meaning wrath), where the wrath of God rested, he remained there and did not proceed to Canaan (which means place of humiliation), where he would have to humble body and soul before his Heavenly Father; and, although he lived 205 years, he was not able to improve, but died in Haran. But our father Abraham, whom God has chosen in his great mercy, and not he God by his own wisdom, to be the father of many nations, he hearkened to the voice of God in his believing heart, to forsake his native place and his father's house, and go unto a land which God would show him. The Bible tells us that God did not tell him plainly the land to which Abraham was to go, but the land which he would show him. And Abraham did not question with his understanding if it was good and right for him to forsake his father's house and go to a place of which he knew nothing-whether it was a good one or not, whether it was a fat one or not; he just delivered his soul and body unto the God of all spirits and flesh, trusting in Him for good or for bad. And therefore Nehemiah in his prayer, ix. 7, says, "Thou art the Lord the God who didst choose Abram, and broughtest him forth out of Ur of the Chaldees, and gavest him the name of Abraham; and foundest his heart faithful before Thee," namely, not in his head and understanding did God find him, but in his heart, the seat of all true life and pure faith. And it was only through faith that Abram was found worthy to hear the words of the living God, "And I will make of thee a great nation, and I will bless thee, and make thy name great, and thou shalt be a blessing . . . . and in thee shall all the families of the earth be blessed." It was through this simple faith in the true God and not through his philosophy as Mimonides says, that he had the power to forsake all that was dear to his heart-his land, his father's house, the knowledge which he had accumulated during the 75 years he spent in Haran, and to follow God to a place which he did not know, and also to draw with him his wife, his nephew Lot, and many other souls which he possessed in Haran. Brethren, notice the first thing Abraham did after his arrival in the land of Canaan, which God promised unto him and to his children as an everlasting inheritance; it was not to buy the land, not to increase his possessions, to build houses, &c., upon the promised land, but to build an altar unto God, and worship Tehovah, preaching in His name. Our father Abraham became the missionary of Jehovah to the world, and proclaimed His name unto the inhabitants of the land of Canaan. He did not fear that the inhabitants would say,

A stranger came amongst us and is going to upset our religion, the religion which the country had from former times," nor was he anxious concerning his livelihood and that of his family. Our father Abraham by his strong faith in Jehovah, the Lord of the whole earth, could see by the Holy Spirit which God gave him, that from his seed should come the blessing and salvation unto the whole world, which is the Messiah according to the Word of God, "And thou shalt be a blessing, and in thee all the families of the earth shall be blessed;" and therefore he justly rejoiced and quickly glorified and sanctified the name of God among the inhabitants of Canaan, and tried to draw their hearts unto God, in order to rescue them from perdition, and to make them His children in faith and hope concerning the salvation and future blessing which were to come from his seed, namely, Jesus Christ, "who came to seek and to save that which was lost," only through faith, as it is said, "He who believeth shall be saved," and before whom this day in the year 1887 the most civilized nations of the earth bend their knees, and unto whom from the rising of the sun to its going down oblation is made, and glory, honour and power are offered; and we to-day understand plainly the words of our Lord, the same Jesus, which were said to our forefathers, the Jews, the inhabitants of Jerusalem, "Abraham rejoiced to see My day, and he saw it, and was glad," words which were sealed to them and as foolishness, as if He lessened by them their father Abraham's honour, and in whom they prided themselves, and therefore took they up stones to stone Him. Brethren, if not for Jesus Christ, who gave His soul a ransom for the sins of many, who rose from the dead, and who sits on the right hand of the power to subdue all under him, if not for Him wherein did Abraham's honour consist? He was no more renowned in the world than any other Arab who spends his life in the desert. Is it through those ceremonies which the Talmud ascribes to his origin that he became renowned among the inhabitants of the world, or is it because God has blessed him with much money, as the Rabbis say, "that he became the father of many nations." Only by the Holy Spirit that came to the Holy Virgin Mary, the daughter of Abraham, and the Power from on high, and the Son of God, Jesus Christ, whom our heavenly Father gave through her to seal sin, and to bring in everlasting righteousness that our father Abraham became the father of many nations, and his seed like the stars in multitude. Our Lord Jesus, the Son of God, has brought into true fulfilment all the promises given to our holy forefathers by God, and it is only through Him that all these promises youchsafed by God through Israel are realised. As St. Paul in his Epistle to the Romans says, "that Jesus Christ was a minister of the circumcision for the truth of God, to confirm the promises made to the fathers," and in the 2nd Epistle to the Corinthians, "For all the promises of God in Him are Yea and Amen."

Brethren, take care not to be like Terah, the father of Abraham, who moved from place to place, and after all died in Haran (the wrath of God). If ye are the sons of Abraham, do the works of Abraham, the chief of the faithful; believe in the Son of God, in Jesus Christ, our Righteousness, who was before Abraham, and whose day Abraham saw and rejoiced, as it is said in Micah, "And thou Bethlehem-Ephratah, though thou be little among the thousands of Judah, yet, out of thee shall he come forth unto me that is to be ruler in Israel; whose goings forth have been from of old, from everlasting." Then through Him you shall be redeemed from all your sins, and be saved with an everlasting salvation." Amen.

Address delivered by Mr. Rabinowitz, January 7th 1887, at the Annual Tea-Meeting of the Mildmay Mission, in Whitechapel. Brethren and Kinsmen, Children.

I feel exceedingly pleased to see myself surrounded by hundreds of men and women, the offspring of Abraham, Isaac and Jacob, in whom all the families of the earth should be blessed; of brethren and sisters who are priding themselves in the fact that the blood of their ancestors is running in their veins, and are prepared to undergo any amount of persecution for the sake of that Holy Name of Israel rather than exchange it for another, as Russian, German, &c. But on the other hand, I am grieved to see your sad faces full of consternation, on account of seeing suddenly one of your own people, who has thrown off from himself the bonds of the Talmud which you love as your own souls, and the chains of the other Rabbis, and preaching to you in the name of "that well known man," Jesus of Nazareth, who is still not esteemed, but despised in your eyes; and is proglaiming to you that this Jesus is the Messiah, whom the God of Israel has sent 1887 years ago, to redeem His people from their sins, and to subjugate to Himself Satan, who is seeking the destruction of Israel: and that in the Name of Jesus only can Israel be saved.

Brethren, calm yourselves down! Listen to the words that come from the depths of the heart of your brother Joseph, according to the flesh, who speaks to you in his great love to his people Israel, which has been rooted in him for ever so long; and judge for yourselves whether my words are right, or is there any blasphemy in them concerning God and His Holy Law. It is well known that the present time—the nineteenth century—is full of changes: there are changes taking place in all branches of science, in business; and also there are different periods for every man to take account of his own actionsthere is a time to reconsider the deeds of the past, and to consider the future. Each nation, as long as it is alive, strives to choose one point upon which to establish itself concerning its future welfare, both regarding spiritual and temporal things, and to make itself immortal. And that nation which is not concerned regarding its future is responsible for its culpable neglect!

Say ye, brethren, which of your rabbis, or your rich, or your learned, is concerned about the present sad condition of the Jews? Show me the heart that aches for Israel! There is not one spark of love to Israel among them. The rabbis are concerned about a crumb of leaven on Passover, or about a drop of milk that accidentally fell into a dish where meat was; the rich are concerned about the rise and fall of the money markets, the learned about their books and newspapers, on account of having few purchasers; and the name of Israel is falling deeper and deeper. "They have all wandered every one to his quarter, there is none to save thee" (Is. xlvii. 15.) Many great and strong nations have vanished from off the face of the earth, because they have not considered their end. Also the people of Israel, when they forsook their God, the Rock of their salvation, and thought of establishing themselves in their own wisdom and riches, have fallen a prey to the fate and doom which befel other nations, and become a heap of bones. And did not the prophet Jeremiah lament, "She remembered not her last end, therefore she came down wonderfully?" Notice, brethren, the difference between Israel, and the other nations which were lost, is this: while the bones even of those other nations have turned into dust, the bones of Israel are still to be found moving about in all the streets of Europe. It is in vain, brethren, to say that you are an everlasting nation, and it is as foolish of the enemies of Israel to fear the Jews and say, "Let us take counsel, lest they swallow us up." In these days, after the God of Israel has hidden His face from you, on account of your sins, ye are no more the people of Israel. There are more than eight million skeletons called by the names

Berls, Schmerls, Lemels, and Herschells; but there is not a living people to whom the glorious name "People of Israel"—who sprang from Israel the son of Isaac, the son of Abraham, who commanded his children to observe the way of Jehovah, to do justice and judgment—could be applied (Genesis xviii. 18, 19.

Do you know, brethren, who has put your glory into the dust?—who has cast down the glory of the people of Israel as from heaven to earth, and made you to be despised Jews in the sight of all? It is those who are wise in their own conceitthe authors of the Talmud, who became drunk with wine, and then vomited upon the Jewish people their laws, rules, and injunctions; and like mount Vesuvius buried the inhabitants of Pompeii amongst its lava, so the people of Israel are buried alive under the rubbish which the Talmud cast over them. The people of Israel are still lying under the debris of the Talmud, and are unable to behold the great salvation in the light which the prophets, from Moses down to John the son of Zechariah the priest saw, namely Jesus of Nazareth, "who came to seek and to save that which was lost," and "who is now sitting at the right hand of power." It is a wonder to me how you can finish up the Bible with the words, "He had compassion on his people and on His dwelling-place: but they mocked the messengers of God and despised his words, and misused His prophets, until the wrath of the Lord rose against His people, till there was no remedy," then commences the Talmud, volume 1st with the question, "at what time are we to read evening prayers," and then to consider yourselves to be a holy people who need nothing but to know the time of prayer, and shout the word אחר ("Echad.") Why do you not ask yourselves saying, when will the people of Israel, "who were stricken by God till there was no remedy, be healed

. . . and enabled to appear before their Heavenly Father and then say, Hear, O Israel;" and then ask, who hath healed them from that fearful disease, and wherewith has Israel been healed? Have you not reason enough to consider all that has happened to Israel since the wrath of God arose against His people till now. Can you not see how the Talmud relates to you different stories of Pharaoh, Nebuchadnezzar, Ahasuerus, and purposely hides from you all the troubles that happened to Israel during this long period. Do you really believe that through Camze and the son of Camze, Jerusalem has been destroyed by the Romans, and do you really believe that for the sake of the city of Bither it has been destroyed? No! brethren no! What the Talmudists have culpably hidden from you, our holy brethren according to the flesh, who - 🕶 🗢 L. (f.)

sacrificed their lives for the sake of the truth, namely the Evangelists Matthew, Mark, Luke and John, they have revealed to us in the New Testament, which they wrote by the dictation of the Holy Spirit. Come brethren and see in these books the medicine which God in His great mercy has ordained for the healing of His people Israel. He, in the fulness of time, sent His Son to redeem the children of Israel, and to give them the rights of children, and to make them heirs of God. At a time when we all had gone astray like lost sheep, He sent the Lord Jesus Christ, who bore upon Him "our griefs and carried our sorrows," He bare the sin of many, because He poured out His soul unto death, and by the blood He shed procured salvation for the world, and it is through this work that the words in Isaiah xl. 2 are proclaimed to Israel-"Speak ye comfortably to Jerusalem and cry unto her that her warfare is accomplished, that her iniquity is pardoned; for she hath received of the Lord's hand double for all her sins." Believe in Him! and ye will be saved, like many thousands of others in many parts of the world, who give glory to Him for their redemption; it is only through the Lord Jesus who is the resurrection and the life that we can hope that life will come into the dry bones of the people of Israel, and to make them a people of God as of old He alone can give true rest to the people of Israel as in former days. Hasten brethren! and delay not to consider your sad condition in these changeable times; remember your end, "the end" about which all the prophets have prophesied, search and learn in the Holy Scriptures like I did, that it is only by faith in Jesus Christ and baptism in His Name, ye can be saved, take away from you the ingenuity and subtlety of the Talmud and be purified; look up in faith unto Him whom your forefathers have pierced, and He shall redeem Israel from all her sins. Amen.

Address delivered by Mr. Rabinowitz on Saturday, Jan. 8th 1887, to the Jews in Whitechapel.

(Genesis xlix. 9.) מטרף בני עלית

DEAR BRETHREN, THE SONS OF JACOB-

As far as I can understand, there are many among you those who are able to read newspapers in different languages, and mingle amongst the English people: you therefore know un-

doubtedly the saying that "England is conquering many nations and countries, not with her great army, but with the Holy Scriptures which she has in her hands. These Holy Scriptures which she distributes bring her honour, glory, wealth, and the hearts of many, and are subduing under her every adversary." Brethren, why do you not take this question to heart? If there is power enough in the Holy Scriptures to make England great, why is the Bible which is in your hands so powerless as not only to be unable to subjugate other people under you, but not even able to liberate your bodies and souls from serving other nations? On every Easter night you say, "Now we are here, but next year in the land of Israel;" "now we are servants, next year freemen." In spite of this ye have now been scattered and dispersed among all the nations, and you have not yet tasted freedom and liberty, which other nations are enjoying, for so many centuries. If ye only, brethren, had eyes to see, and wisdom to understand, then ye would have seen the true cause of the powerlessness of the Scriptures which are in your hands. Ye would have then understood that the Pharisees and the authors of the Talmud have filled gradually your brains with vain doctrines, and have perverted the Scriptures for you until they became like pieces of sculpture in which there is no life. Kabbi Akivah has made for you heaps of laws on every letter; likewise Rabbi Eleazar, Rabbi Jeshua, Rabbi Samuel, Rabbi Poppey, &c., until the light and the life, the strength and the power, which are hidden in the Scriptures have been lost. The people of Israel are like a very good clock which had a little door open; gradually flies came in and soiled it. At first it was only slightly seen, but in the course of time the whole clock-work was full of dirt, and then the clock stopped. So it is with Israel: they have lost the sweet taste of the Word of God, when they read it through the many commentaries which every Talmudist has thrust into their brains, so that your heads are heavy with nothing; whilst other nations find in Holy Scriptures the salvation which the God of Israel has prepared for all nations, "the light to lighten the Gentiles and the glory of His people Israel," the Lord Jesus Christ, who gives power to the believers to become the sons of God, the Jews to whom the Messiah came first see in them only vain things as the thirty-nine things forbidden to be done on a Sabbath, the prohibition of eating meat and milk

Brethren, be this known unto you that your Rabbis and teachers have robbed you of the mighty sword of the Spirit of the word of God, contained in the Holy Scriptures, and have given you instead an unreliable bow, namely the six orders

the Mishnah, and the thirty-six volumes of the Talmud. Do vou think with volume ביצה (egg that was laid on a holiday) or with volume מכות ("stripes") or ירים ("vows")? Is it with volume "egg," "stripes," and "vows," that ye mean to obtain freedom and liberty which ye have been seeking so long? No! no, with this sort of Scriptures you appear in the eyes of your enemies, like soldiers who come to battle with guns loaded with peas and lentils, without powder and shot. If you understand, brethren, the verses which our dear brother Adler in Christ read in your hearing from the blessing of our father Jacob when he said "Judah is a lion's whelp, from the prey of my son thou art gone up, he stooped down, he couched as a lion, and as an old lion who shall rouse him up," Genesis xlix, 9. Then you would have seen that it is through the prey of the Son of God, Jesus Christ, whom our forefathers hung on the tree, the people of Judah became exalted, even a holy people unto their God, so that all people of the earth could see that the name of God is called upon him: and that only through faith in the Son of God the people of Judah and Israel "can couch as a lion, and as an old lion" among the other nations of the earth. And as Paul said to the Corinthians "that the word of God is foolishness to those who perish, but unto us who are saved it is the power of God; for God has chosen the foolish things of the world to confound the wise" in order that no flesh should glory before Him. Return! brethren, and believe in Jesus Christ, who became for us the wisdom of God and righteousness: and remember the words of God which He said to His brethren the Jews according to the flesh, "If the Son make you free, then are you free indeed." Amen.

#### ARTICLES OF BELIEF.

I.—There is but one true and living God, not, corporeal, without divisions, cannot be apprehended by the bodily senses, of great goodness, power and wisdom beyond comprehension, who creates, forms, makes and upholds everything by His Word and by His Holy Spirit. All things are from Him, all things in Him, and all things to Him.

II.—The true God has, according to His promise to our forefathers, to our prophets, and to our king David, the son of Jesse, raised unto Israel a Redeemer, Jesus, who was born from the virgin Mary, in Bethlehem the City of David, who suffered, was crucified, dead, and buried for our salvation, rose again from the dead, and liveth, and sitteth on the right hand of our heavenly Father; from thence He shall come to judge the world, the living and the dead. He shall be King over the house of Jacob for ever, and of His dominion there shall be no end.

III.—According to the counsel and foreknowledge of God, our ancestors have been smitten with hardness of heart to sin and rebel against the Messiah, the Lord Jesus, in order to provoke to jealousy the other nations of the earth, and to reconcile all the children of men, through their faith in Christ, by the ministry of His Holy Evangelists and Apostles, in order that the knowledge of God should cover the earth; and the Lord be King over the whole world.

IV.—Through faith alone in Jesus the Messiah all men may be justified without the works of the law, There is but one God, who shall justify the circumcised Jews by faith, and the uncircumcised Gentiles through faith; and there is no difference between Jew and Greek, between bond and free, between male and female; for they are all one in Christ Jesus. By faith in Christ we fulfil the law, and that faith is a wonderful balm to our soul, and full of comfort.

V.—The holy Scriptures contain everything necessary for our salvation. No one is bound to accept anything not found in them, nor made binding by them, as articles of faith, or as things necessary to salvation. By the name "Holy Scriptures" we mean the books of revelation Old and New Testament which have always been accepted by the Church as inspired by the Holy Spirit.

VI.—The Scriptures of the New Testament do not contradict those of the Old Testament, for in both life everlasting is offered unto mankind through the Messiah, who alone is the Mediator between God and man. The law which was given by God through Moses was to lead us to Christ that we might be justified through faith in Him. But since we are the seed of Abraham according to the flesh, who was the father of all those who were circumcised and believed, we are bound to circumcise every malechild on the eighth day, as God commanded him. And as we are the descendants of those whom the Lord brought out of the land of Egypt with a streiched out arm, we are bound to keep the Sabbath, the feast of unleavened bread, and the feast of weeks, according as it is written in the law of Moses, whilst the (Gentile) Christians celebrate them only in commemoration of the resurrection of the Messiah from the dead, and the outpouring of the Holy Spirit from heaven.

VII.—The Mishna and Talmud are not to be used for establishing any doctrines, but regarded only as an everlasting memento of the spirit of deep slumber which God has permitted to fall upon us; so that the "Schulchan Aruch" ("Megeeneh Erets," "Joreh Deha," "Choshen Mishpat" and "Eben Ezer") became a net, a snare, and a stumbling-block to us, and have darkened our eyes so that we failed to see the ways of the true and life-giving Faith.

VIII.—Orginal sin is the cause of the corruption of every natural man born of blood and the will of the flesh, which always inclines towards evil.

The lusts of the flesh war against the spirit, rendering it difficult to accept

IX.— Man in his hatural condition is unable to do good works, to walk the law of God. uprightly, or to call upon God, unless there first be given to him the grace of God, which is treasured up in Christ, who is the Word of our Heavenly

Father, and begotten of the Father from eternity. X.—The good works of the sons of men are the signs of a true and living faith in the heart; as the tree is known by its fruit; and they are acceptable before God in Christ; but nevertheless they are unavailing to blot out transgressions, or to avert the severity of God's judgment.

XI.—The works done prior to the bestowment of the grace of Christ and reception of the Holy Spirit, are insufficient to secure, as a reward for merit, grace and righteousness for those who practice them; for undoubtedly they are defiled by the nature of sin, and there is no merit in deeds which originated with men, and who think they are doing more than is required of them. The foolishness and pride of men lead them to think that they not only do their duty towards God, but more even than that; though Christ says distinctly: "When you have done all those things which are commanded you, say, we are unprofitable servants."

XII.—Christ alone was sinless in body as well as in spirit; but we although baptized and born anew in Christ, still fail in many things; and,

if we say, we have no sin, the truth is not in us. XIII.—Every sin whether committed intentionally or unintentionally, is forgiven when the sinner repents with his heart and soul; and even after we have fallen into sin, we may by the grace of God rise and amend our ways. But a sin against the Holy Ghost is one which remains

unforgiven.

XIV.—It was the secret counsel of God, and His will before the foundation of the world was laid, to save those from the curse and from judgment whom He chose in Christ, and to bring them through Christ unto everlasting salvation. Those upon whom this great goodness of God has been bestowed, are those who are called by His Spirit in due time; they also listen to the invitation by that grace; they are justified freely; they are accepted and made the children of God; they are fashioned to the likeness of His Only Begotten Son Jesus Christ. It is they who walk in fear, and do good works, and at last obtain by the grace of God the everlasting riches. Their meditation and study respecting their election in Christ is a source of great comfort to those who fear God, and who realize in themselves the power of the Holy Spirit, who subdues the works of the flesh and the natural evil inclinations, and who lifts up their hearts to things above, to things in the heavens. Such meditation greatly strengthens and establishes their faith in the everlasting salvation which they enjoy in Christ, and which kindles in them the flame of the love of God. It is the contrary with the proud who follow their own lusts; in them there is not the Spirit of Christ, and they do not lay to heart the judgment of God that by an eternal decree they are taken and made into children of Satan, who drags them down into the pit of despair, or into the practice of all uncleanness which is as bad as despair.

XV.—The visible Church of Christ is the congregation of believers among whom the Word of God is preached in purity, and the holy ordinances observed in every detail according to the charge of Christ by

XVI.—The Church is at liberty to introduce rules and observances. the holy Evangelists. She is, however, not at liberty to introduce anything contrary to the Word of God, or to interpret one verse of Holy Scripture in such a manner as to contradict another. Neither is she at liberty to impose any doctrine outside the Old and New Testament Scriptures, as necessary to salvation.

XVII .- Without the permission of the Authorities neither a general nor special assembly is to take place; for the Government is ordained by God, as we are told in the Holy Scriptures, and in her hands God has placed all the concerns of the country, temporal as well as spiritual, to nold in check by the power of the sword of the State those who are bent on doing evil.

Sermons and Addresses.

XVIII.—It is forbidden for any one to officiate as minister unless he is authorised by the congregation and by the laws of the Country.

XIX.—The liturgy as well as the whole of the service must be conducted in a language understood by the people; and as the most of the sons of Israel in Russia understand Hebrew, "the holy tongue," and the German jargon, therefore, it is decided that the service be conducted in these languages.

XX.—The sacraments instituted by Christ serve us as faithful witnesses of the grace of God, and His good will toward us; and it is through them that He is working in us in a mysterious and wonderful way, to keep slive and to establish our faith in Him, and they are likewise chosen proofs that Christ is the desire of our souls, and the glory of our heads. The Sacraments are two; Baptism and the Lord's Supper; the observance of them is only of real use when the communicant receives them in a right state of mind.

XXI.—As the minister is not ministering in his own name but in the name of Christ and on the strength of being sent by Him, it is our duty to listen to the proclamation of the word of God by him, and to receive at his hands the sacraments, although he is a sinful man himself. His sinfulness does not destroy the grace of the gift of God to the recipients of the sacraments. But, nevertheless, the congregation is bound to investigate carefully into the life and habits of their ministers, and if after an impartial inquiry it has been found that the minister is a bad man, it is the duty of the congregation to deprive him of his office.

XXII.—Baptism is a sign of the new birth. By means of water baptism, the baptized one is placed and planted in the Church, the Church of Christ. By means of water baptism there is the washing and cleansing from all evil, the baptized ones testify before all that they know their sins are forgiven, and that they are the children of God. It is therefore quite right that little ones should be led into the Church by baptism.

XXIII.—The Lord's Supper is a sign that we remember the death of our Lord the Messiah, till He come, and by partaking of that heavenly bread and wine we unite all our physical and spiritual power with the body and blood of Christ which have been offered in this world for our salvation. Such are bound up in the bundle of life to shine eternally at the right hand of our heavenly Father. By faith the bread which we partake becomes a part of the body of Christ, and the blessed cup a part of the blood of Christ. The ungodly, who have no living faith, eat it only with their mouths, but receive no part of Christ, and their sin is unforgiven.

XXIV.—He who breaks intentionally any of the rules of the Church, although it is not against the word of God, is to be reprimanded as one who acted against the order of the Church; and against the

permission of the Government.

It is within the power of the general, as well as in that of a special assembly, to revise and to alter any Church rules which have only been framed by the wisdom of man. But any change must be for the edification of all.

XXV.-We acknowledge that false and thoughtless swearing is, according to our Lord Jesus Christ, and His apostle James, forbidden; but still we are of opinion, that according to the religion of Christ it is not forbidden, but allowed to take an oath in matters touching te Government. if one does it truthfully and in harmony with the law of

1. I believe with a period fath, four our heaventy Penner's the High and true, and elected fath, four our heaventy Penner's the High and true has been four or or pased flavor and earth had a very thing and true the fiftongh His Word and His stilly some All fining age from high all pining in High and all things to thin.

2. I believe with a parlocal fath, that our heaventy Penner pusses coording to fifts promise made to our freetamers, to our grounds, and he our kine Dayle, the son of lesse, raised unto faraets. Reference, lesse who was born of the Vinin Mary in Bethiehen the city of favor, the suffered, was crucified dead, and brief to our savasion, rose again tone the dead, and liveth, and sittleth at the right hand of our heavent. Eather from thence He shall come to judge the world, the living and the dead. He is the appointed King over the house of Jagob for ever, and of His dominion there shall be no end.

3. I believe, with a perfect faith, that by the counsel of God and His

3. I believe, with a perfect faith, that by the counsel of God and His foreknowledge, our ancestors have been smitten with hardness of heart for sin and for rebellion against our Messiah; the Lord Jasus, in order to provoke the other nations of the earth unto jealousy, and to reconcile them all through faith in Christ, by the word of His Evangelists, in order that the knowledge of Jehovah should cover the earth, and Jehovah be King over the whole world.

4. I believe, with a perfect faith, that through faith in Jesus, the Messiah alone, without the works of the law, a man may be justified . that there is but one God, who justifies the circumcised Jews by faith, and the uncircumcised through faith; and that there is no difference between lew and Greek, between bond and free, between male and female. They are all one in Christ.

5. I believe, with a perfect faith, in a Holy Catholic and Apostolic Church.

6. I confess one baptism for the remission of sins.

7. I wait for the resurrection and renewed life of the dead, and for the life of the world to come. Amen.

> For thy salvation, I wait, O Lord; I wait, O Lord, for Thy salvation, O Lord, for Thy salvation I wait.

#### THE CREED

- 1. I believe, with a perfect faith, that our heavenly Father is the living, and true, and eternal God, who created heaven ad earth and everything visible and invisible through His Word and His Holy Spirit. All things are from Him, all things in Him, and all things to Him.
- 2. I believe, with a perfect faith, that our heavenly Father, has according to His promise made to our forefathers, to our prophets, and to our king David, the son of Jesse, raised unto Israel a Redeemer, Jesus, who was born of the Virgin Mary, in Bethlehem the city of David, who suffered; was crucified, dead, and buried for our salvation, rose again from the dead, and liveth, and sitteth at the right hand of our heavenly Father, from thence He shall come to judge the world, the living and the dead. He is the appointed King over the house of Jacob for ever, and of His Dominion there shall be no end.
- 3. I believe, with a perfect faith, that by the counsel of God and His foreknowledge, our ancestors have been smitten with hardness of heart for sin and for rebellion against our Messiah; the Lord Jesus, in order to provoke the other nations of the earth unto jealousy, and to reconcile them all through faith in Christ, by the word of His Evangelists, in order that the knowledge of Jehovah should cover the earth, and Jehovah be King over the whole world.
- 4. I believe, with a perfect faith, that through faith in Jesus, the Messiah along, without the works of the law, a man may be justified that there is but one God, who justifies the circumcised Jews by faith, and the uncircumcised through faith; and that there is no difference between Jew and Greek, between bond and free, between male and female. They are all one in Christ.
- 5. I believe, with a perfect faith, in a Holy Catholic and Apostolic Church.
- 6. I confess one baptism for the remission of sins.
- 7. I wait for the resurrection and renewed life of the dead, and for the life of the world to come. Amen

For thy salvation, I wait, O Lord! I wait, O Lord, for Thy salvation, O Lord, for Thy salvation I wait.

485

A NEW AND ENLARGED EDITION

OF

"THE FIRST RIPE FIG."

### ARTICLES, CREED,

AND

### FORM OF WORSHIP

JOSEPH RABINOWITCH

AND THE

Sons of the Aew Cobenant.

Translated from the Hebrew by Mr. JAMES ADLER,

TOGETHER WITH

Mr. WILKINSON'S ACCOUNT of his PERSONAL INTERVIEW

WITH Mr. RABINOWITCH

IN BERLIN AND IN LEIPSIG.

#### PRICE SIXPENCE

#### Condon :

JOHN F. SHAW & CO., 48, PATERNOSTER ROW, E.C. JOHN G. WHEELER, 88, MILDMAY PARK, N.; AND AT THE JEWISH PRINTING HOUSE, 49, NEWINGTON GREEN, N.

### ARTICLES, CREED, AND FORM OF WORSHIP

OF

### JOSPEH RABINOWITCH,

AND THE

### SONS OF THE NEW COVENANT.

Together with Mr. Wilkinson's Account of his personal Interview with Rabinowitch, in Berlin and in Leipsig.

Many Christians are already acquainted with the religious movement amongst the Jews in South Russia; but those who are students of prophecy and interested in the conversion of the Jews are watching this movement with peculiar interest and sympathy, and even with prayerful solicitude.

Will the movement be conducted on Jewish lines as at first commenced? If so, what will be the issue? Are we to have it said towards the close of this dispensation as was said at its opening "Thou seest, brother, how many myriads of Jews there are who believe, and they are all zealous of the law?" Or is the movement destined to be absorbed by some Sect or Missionary Society and thus crushed? These are questions which exercise the thought and awaken the anxiety of many of Israel's truest and warmest friends.

My own interest in Rabinowitch and his work is the natural outcome of a life-long devotion to the welfare of the Jewish people, and begins and ends with a simple desire to understand the origin, development, and probable issue of the movement; to test as far as possible its reality and spirituality; and to encourage and strengthen the hands of its leader, rendering him if necessary pecuniary help, but leaving him absolutely free as to doctrine and practice. Any individual, Church, or Missionary Society going beyond this, and seeking, from whatever motives, to control or appropriate the leader, and absorb the movement, would, in my judgment, incur a very grave responsibility from which any but the most reckless would at once shrink.

About March or April 1884 the movement and the name of its leader were first brought under my notice by a short paragraph in one of our papers. I cut out the notice and preserved it until July 14th, 1884, when I embodied it in a lecture I delivered on the evening of that day in the Conference

Hall, Mildmay Park. The lecture was addressed chiefly to Jews on the subject of "Jews, Egypt, and Palestine."\*

The notice was as follows:—"Considerable exitement has been aroused in the Jewish communities of South Russia by the appearance at Kischeneff of an energetic Reformer named Joseph Rabinowitch. He declares Christ to have been the real Messiah, supporting his theories by numerous citations from the ancient Scriptures. Rabinowitch is an enthusiastic and eloquent preacher, and is winning numerous proselytes. He is anathematised generally by the Jewish Press."

In the following month, about the 23rd of August 1884, there appeared a letter in the *Times* dated August 20th, and written from Hamburg by Bishop Titcomb, from which we reprint the following—

The publication of the following facts will, I think, be of general interest, if you can find space for them, since they reveal a state of things which is, perhaps without a parallel in the history of the Jewish people. They were communicated to me two days ago by the Rev. Mr. Hefter, of Frankfort, and are taken from certain "Writings of the Institutum Judaicum in Leipzig" (No. 4), being "documents" of what is called "the National Jewish Christ-believing movement in South Russia; "edited in the original Hebrew language and German translation by Professor Franz

The author of this South Russian Bessarabian movement is a lawyer named Joseph Rabinowitch, a man who is respected far and near by his compatriots, and who has for a long time been endeavouring to ameliorate the condition and to raise the culture of his people. During the time of that persecution in South Russia in 1832 which The Times newspaper so forcibly brought before the British public he was zealously advocating the repopulation of the Holy Land. In order to discover ways and means for this he set out himself for Palestine, and from the time of his return there commenced a complete revolution of his religious convictions.

These convictions are based on a belief that the historical Jesus of Bethlehem was, after all, the true Messiah spoken of by Abraham, Moses, and David; for the crucifixion of whom the Jews have ever since been wanderers and their land made desolate. This deep impression on the mind of Rabinowitch was not produced by any influence of Christian missionaries, but entirely by the force of circumstances; and it carried along with it a very strong feeling that the only hope for his people's return to their land would be by their acknowledgment of such facts. In this way, without for a moment thinking of joining the Christian Church by baptism, a plan of forming congregations of Jewish nationality, founded upon the historical and doctrinal works of the New Testament, slowly and gradually ripened in his soul. He returned from Palestine with this watch-word—"The key to the Holy Land lies in the hands of our brother Jesus." It may be said, indeed, that the centre of gravity in his creed lies hidden in the cry—"Jesus our brother." These thrilling words have proved, as a matter of fact, to possess such powers of attraction among his persecuted brethren that they have not only awakened the hearts of all in Kischeneff—his own place of residence—but of many also in other parts of Bessarabia. More than 200 families have now joined in one communion under the title of "The National Jewish New Testament Congregation;" and by some of them the last Passover was celebrated according to a liturgy expressly drawn up by Rabinowitch.

In September 1884 I commenced a personal correspondence with Rabinowitch for the purpose of ascertaining as far as possible the reality and extent of the work, and to get some idea of the spirit of its leader. This correspondence has been continued to the present and has ripened into friendship, and into a loving Christian brotherhood. His first letter to me is published in Hebrew and in English in "The First Ripe Fig." \*

During the following month, October, I had a strong desire to see Rabinowitch face to face, to hear of his work from his own lips, and thus be able to speak to friends from personal knowledge.

My first thought was to go to Kischeneff, see the work on the spot, and then bring Rabinowitch over to London, not to lionize him and thus injure him and possibly ruin his work; but simply that in private life he might associate with sympathetic and spiritually-minded Christians and thus get helped in spirit for his work; and further, that by a few public addresses—to Jews, to bring them to Christ; and to Christians, to arouse them to take interest in the Jews; he might bring glory to Christ, blessing to his own soul, and help to his work.

Some few Christians, whose views I felt bound to respect, though their fears I could not share, thought it undesirable and even dangerous to bring Rabinowitch over to London, but thought it very desirable that I should visit him and see the work. Some two or three persons wrote against my going out there and Rabinowitch coming here, in such a spirit of jealousy, that I passed over these in silence as unworthy of notice.

Rabinowitch was now seeking the permission of the Russian Government to hold regular religious services according to a prescribed form drawn up by himself, so we urged on him the necessity of his remaining at his post whilst this matter was pending. In December he got the consent of the Government, and then began to speak of going to Leipzig to see Professor F. Delitsch, and said he should continue his journey to London. We then thought it would be pleasant on all sides to meet at Leipzig with the advantage of the wise and loving counsels of the venerable Prof. Delitsch. I wrote to Prof. Delitsch, who replied that should Rabinowitch come to Leipzig he would inform me; at the same time expressing himself as having no particular desire to see him until he was baptised. Under these circumstances, and besides, Rabinowitch wished to travel incog. because of his movements being watched by the Press, it was thought better to meet at first in Berlin and then go on to Leipzig should this be agreeable to Prof. Delitsch. This was the course pursued.

A large number of the friends and supporters of our "Mildmay Mission to the Jews" have taken a very warm and loving interest in this movement and have generously

<sup>\*</sup> J. F. Shaw & Co., 48, Paternoster Row, E. C. 2d.

<sup>\*</sup> J. F. Shaw & Co. 48, Paternoster Row. E. C. 4d.

towards the needs of Rabinowitch and his work, betraying our expenses in visiting him, that a some-connected history of my connection with this movement to them, and is earnestly desired by them, together with count of our visit to Germany, and of what was said and coe in conference with Rabinowitch and with Prof. Delitsch. This then is written primarily, though not exclusively, for the friends of the "Mildmay Mission to the Jews," and published in a separate form because too lengthy for our monthly—Service for the King.

Early in January 1885, one of our daily papers in London had the following notice of a service held in Kischeneff on Christmas eve, which testifies to the reality and extent of the movement—

"New Israel."-Such is the title, writes our Odessa Correspondent, of a Jewish sect founded about 18 months ago at Kischeneff, the capital of the neighbouring Government of Bessarabia, by Joseph Rabinowitch, an Israelite, and which accepts Jesus Christ as the Jewish Messiah. And on Christmas Eve (O.S.) a room in the house of that Reformer's brother, was, with the permission of the Minister of the Interior, consecrated as a synagogue for the sect, on which occasion there were present the Rev. R. Faltin, the Lutheran Pastor of Kischeneff, the police-master of that town, the commissary of police of the district in which the sanctuary is situated, a few Christians of the educated class, and a number of young Jews and Jewesses. In the middle of the room stood a Christmas tree loaded with fancy articles and variously-coloured candles, of course lighted. On one side of the room was a table covered with black cloth, trimmed with gold fringe. On this table were the Old and New Testaments, and various religious publications. The consecration service commenced with the singing of hymns by a cloir of men and women, to the accompaniment of an organ. This sacred concert concluded, M. Rabinowitch mounted a slightly elevated platform, read portions of the Old Testament, first in Biblical Hebrew and afterwards in Russian, and then preached in the jargon of his people a sermon, largely filled with citations from the Holy Scriptures, demonstrating to his brother Israelites their error in expecting the Messiah to come again upon earth, inasmuch as He had already appeared in the person of our Lord and Saviour Jesus Christ. This discourse was listened to with great attention by the congregation.

On the 28th of January, 1885, there appeared in one of our morning papers the following telegram from Vienna:—

#### MURDER OF AN EMINENT JEWISH SECTARIAN.

The news comes from Odessa that Joseph Rabinowitch, chief of the Jewish sect lately founded in Russia under the denomination of "New Israel," has just been assassinated at Kischeneff. The new sect has been in existence about two years, and already includes several hundred proselyte families.

These tidings filled many hearts with the deepest sorrow. I immediately sent off a telegram to Kischeneff and paid for the reply, which reached me about 10 o'clock at night. "Rabinowitch quite well." I immediately put on my boots, and ran off to bear the tidings to Mr. Mathieson, and to Mrs. Pennefather, and others. Soon many hearts were made as glad as they had been made sad.

When we met Rabinowitch in Berlin we asked him how this report originated. He simply replied, with a shrug of the shoulder, "an enemy."

#### VISIT TO BERLIN AND LEIPZIG.

My companions in travel were Mr. Adler, one of our missionaries who acted as interpreter; and Dr. Dixon, our senior medical missionary, who accompanied us for his own profit and for my pleasure, and who insisted on paying the greater part of his own expenses. Not a penny of any of the expenses was taken out of the regular Mission fund.

On Thursday morning, March 12, 1885, we left London for Berlin where we arrived safely about 8 o'clock on Friday evening. Rabinowitch had already arrived and reported himself at our Hotel, but was out at the time we arrived. In a few minutes he came in and there were loving greetings and warm embraces all round. In a few minutes we were settled in our respective rooms, then met in social converse at the tea-table, and afterwards in one of our bedrooms for reading the Scriptures, conversation and prayer. On our first evening I read Psalm ciii., and all four of us engaged in thanksgiving and prayer. We then engaged in free conversation with Rabinowitch, about himself, his family, and his work, till about 11 o'clock when we bade each other good night and retired to rest. Thus ended our first evening.

After breakfast on Saturday morning we met in Rabinowitch's room for prayer and conference. Rabinowitch read with deep solemnity the 53rd of Isaiah in Hebrew and I in English, and Dr. Dixon and Mr. Adler prayed. We afterwards arranged that our morning and evening readings should be a chapter read by one in Hebrew and by another in English, and the other two brethren should engage in prayer. We read Isaiah 53rd, 62nd, Psalm 2nd and 22nd; and from the New Testament such portions as John 17th and Romans 12th.

Rabinowitch is about 47 years of age, though he looks a little older. His head is bald, his remaining hair white, and he walks with a stick being lame on his left foot. He is of good ordinary stature, about five feet nine inches in height. He is possessed of a strong will, is very tenderhearted, and quick to appreciate any loving interest in him. When the person and work of the Lord Jesus; the interests of the Jewish people; or portions of the sacred Scriptures were under discussion, his eyes flashed fire, his tongue went at express speed, and his whole frame—hands, arms, shoulders—spoke out on the subject. His whole bearing seemed to remind us of the ancient prophets who had come forth from an audience with Jehovah to deliver messages for Him.

He was married about thirty years ago. His wife—a Jewess—is still living, and they have three sons and three

daughters. His eldest son is about twenty-nine, and his youngest child about nine. The eldest son once an Infidel, is now a believer in the Lord Jesus Christ, resides in Odessa, and has an agency in some French company. One daughter is married, but her husband is still a doubter. His six children and wife are all believers.

. A brother of Rabinowitch was baptised by the late Dr. Ewald nearly thirty years ago.

Though not a regularly qualified solicitor, Rabinowitch says he was licensed by the Government authorities to practice as lawyer amongst his own people, and now, as a matter of course, all his clients have forsaken him, and if they had not, this Jewish reform movement occupies all his time and

His mind was greatly exercised and agitated during and after the Russo-Turkish war, as to the temporal well-being of his people. How could Jews be settled in Russia or Roumania when houses could not be held in the name of a Jew? Pastor Faltin had once called his attention to the 105th Psalm, and it now came back to his mind with much force, specially verses 23, 24, and 25: "Israel also came into Egypt; and Jacob sojourned in the land of Ham. And He increased His people greatly; and made them stronger than their enemies, He turned their heart to hate His people, to deal subtilly with His servants." Verse 42—"He remembered His holy promise, and Abraham His servant." Rabinowitch thought, surely this is a parallel time of suffering and of promised deliverance. As yet, he thought of nothing beyond relief from suffering, and promoting the people's temporal welfare.

The sad and desperate condition of his people led him to entertain the question of agricultural colonies, which, if successful, would partially relieve the distress. He thought of forming an agricultural colony in Bessarabia, but the Jews themselves would not encourage this. Those who were usurers and public-house keepers preferred to remain as they were; and the better class of Jews were hindered. So this

scheme fell through.

He now resolved (1882) to go to Palestine; arrived in Jerusalem, he gazed on the Holy City and Temple site, deeply moved by the ruin and desolation all around -even the devout Jew weeping and praying at the wailing place could be frightened away by an Arab woman. He was now led to reflect upon 2 Chron. xxxvi. 14-16:-" Moreover all the chief of the priests, and the people, transgressed very much after all the abominations of the heathen; and polluted the house of the Lord which He had hallowed in Jerusalem. And the Lord God of their fathers sent to them by His messengers, rising up betimes, and sending; because He had compassion on His people, and on His dwelling place. But they mocked the

messengers of God, and despised His words, and misused His prophets, until the wrath of the Lord arose against His people, till there was no remedy."

This passage he reflected was in the last chapter of the last book of the Hebrew Bible, and the words " NO REMEDY" came to his mind with overwhelming force. No remedy even in the study of the Talmud, though some thought otherwise. He then thought of the New Testament and its teachings and received impressions, as by a light from heaven, that probably all the sufferings of the Jews and the desolation of the land of Palestine were to be traced to the people's continued rejection of Christ, and that all the hopes of the nation centred in Tesus the crucified One. He returned home with his mind full of this new light. His wife at first opposed his views because she did not understand them; but his children soon accepted them. He now began to regard the teachings of the New Testament as Divinely inspired as those of the Old, and the Lord Jesus Christ as the true Son of God, the way, the truth and the life. To know the Son, he says, is to know and understand the Father, and for this reason he specially delights in the Gospel of John.

He says, the Jews think they can understand the Son through the Father, but Jesus says, "No man cometh unto the Father but by Me. He that hath seen Me hath seen the

In answer to the question—"When did you definitely trust in the Lord Jesus Christ for salvation?" he replied-" a year ago last Rosh Hasshana, ie., about a year and half ago."

On his return from Palestine he began to speak to the Jews about Mr. Oliphant's schemes of colonization, but these he said would not lead the Jews back to Palestine; the Jews gathered round him to speak about the Holy Land, but, at first, he did not speak to them about Christ. Many of the people thought that Rabinowitch would form a colony, and himself lead the Jews back to Palestine. Soon after this Rabinowitch began to tell his brethren that he thought the only one who could lead them back to Jerusalem would be the Messiah, and to set them looking in the right direction for the Messiah he told them a little story by way of illustration. A number of Jews travelling by a four-wheeled conveyance in a little town in Poland, lost one wheel, and still pursued their journey; they overtook another carriage driving in front, and one ran and asked if this one had seen a lost wheel on the road. The driver replied.—"You foolish man, you must go back and not forward to find your lost wheel." The four wheels were Abraham, Moses, David, and the Messiah. The fourth wheel. the Messiah, had been lost, the Jews must go back to find it. Finding this, Israel's four-wheeled chariot would run with safety.

Some of the Jewish prayers for the New Year he regards as simply a protest against Christianity. The Jews find it difficult to think of the Messiah as a Servant, and they do not wish to believe in the preaching of John-they do not regard his voice as a warning trumpet. They regard as good Jews those who properly eat Sabbath meals; and all as Christians who eat pork.

When Rabinowitch began to think that he ought to be an avowed and open believer in Christ he was much perplexed with the number of sects amongst Christians and hesitated to join any sect. He says, as the Jordan must be crossed to reach Canaan, so Jesus is the way to spiritual possession

As to the Lord's Supper, Rabinowitch says that the members of the New Covenant do not celebrate this except as a Passover Supper. They do not yet see their way to celebrate it at other times, but this they hope to do when they have been baptised. He said the Lord Jesus did not command His disciples to remember His resurrection, but to remember

Neither he nor his followers see the necessity of keeping Sunday as Sabbath but continue the observance of the Jewish Sabbath, but he thinks it very likely that they may at some future time observe Sunday as Sabbath.

Circumcision is also observed but not at all considered necessary to salvation.

As to his preaching he preaches the love of God in Christ, but states that repentance must also be preached.

He seems to have much faith in sacraments, and thinks that souls may get life while partaking of the Lord's Supper in

Rabinowitch has been steeped in Rabbinism, and his thoughts and form of expression will long run on Talmudical and Cabalistic lines. For instance: the Lord Jesus Christ is called the Son of Man (Adam). The three letters in Hebrew composing the word DTN-Aleph, Daleth and Mem. N is the initial letter of the word-Abraham; 7 the initial letter of the word—David ; and  $\square$  the initial letter of the word—Moses.

From Abraham kings were to come. From David was to come the king Messiah, who was to be the prophet like unto

Moses. Jesus came to fill out the Law.

In dealing with the passage "Hear, O Israel, the Lord our God, the Lord is One" he singled out the word \( \tau \)— one; N the initial letter of the word NON truth: I the initial letter of the word Diff life; and 7 the initial letter of the word way—thus we have the one God—the truth, the

life, and the way; and Jesus said "I am the way, the truth, and the life."

On the same Cabalistic principle the first three letters in the Hebrew Bible make the Trinity-Son, Spirit, and Father, We however showed him that ingenious and interesting as this might be, it was a rather dangerous principle, for the same letters might be taken to represent other words directly contradicting the points supposed to have been proved.

His heart seemed much set on a school for boys and girls. and stated that there were plenty of children ready to come. He must first have the permission of the Government, and this he could get only when he could show that the needed funds would be forthcoming. He would himself be the teacher and would teach Christ out of the Old and New Testaments.

Rabinowitch rejoicing at the prospect of the school, said "When mine eyes shall see this, I shall live. It will seem that all is done." This scheme would need about 1500 roubles a year for two or three years, after which he hopes it would be self-supporting.

Rabinowitch has his mind fixed upon an agricultural Colony. He thinks that for about 4000 roubles a year he could get land that would soon support about one hundred families. They

would grow maize, tobacco, wheat, &c.

Rabinowitch showed us a large number of letters he had received in Hebrew and other languages from Jews in Russia and Roumania, making inquiry concerning the new sect, and asking for copies of rules or doctrines that they may come and join the society. He would willingly have given to me the whole pile, but I would only accept two or three as

specimens. On Saturday evening, Mr. Hausig, Secretary of the Berlin Society for the conversion of the Jews, called, and we had a friendly but brief interview for he wished chiefly to see Rabinowitch. In reply to my question as to the work his Society was carrying on amongst the Jews in Berlin, where there are over 60,000 Jews, his reply was that they had at present only one missionary and one colporteur, and these occasionally visited other parts of Germany. They had no Halls or meeting places for Jews; the work consists simply in speaking to individuals. Mr. Hausig was very anxious that Prof. Strack, a member of their committee and editor of a periodical called "Nathanael" should visit us, so we appointed Sunday evening at 7 o'clock for an interview. We found him a most intelligent Christian gentleman and warmly interested in Israel. As we had another engagement at 8 o'clock, we appointed another interview at 10 a.m. on Monday. He came at 10 o'clock and remained till 2.30-about one hour and a half with me and 3 hours with Rabinowitch.

Prof. Strack admitted that their Society was doing little or nothing in evangelizing the German Jews, and yet I saw he was hurt by the English Societies sending missionaries to the Jews in Protestant Germany. I urged him to arouse the German Christians to such a sense of their duty and privilege as fully to occupy the ground themselves and leave no room for missionaries from other countries. In the mean time somebody must preach Christ to the Jews. I gave him a brief account of our Mildmay Mission, whose sole present object was to preach Christ to all the Jews in Great Britain, as nearest to us, and towards whom British Christians were laid under primary and pressing obligations. We closed our pleasant interview with prayer for all Missions to God's ancient people.

On Sunday morning, we all four went to Prof. Cassel's Church, and after the service, we had an interview with this Jewish brother in his vestry, and again on Tuesday morning some pleasant conversation with him in his own house. He gave us an account of the sad state of the Jews—worldly, pleasure seeking, Mammon loving, and practically infidel in many cases—indeed, much like the nominal Christians. Nevertheless there is also a devout and truth-seeking portion. Many listen to the Gospel and he has several inquirers. His work seems chiefly among the Christians. There was a good congregation in the forenoon of Sunday, and immediately after the service, some ten or twelve hundred children were trooping in for their service.

After dinner at our Hotel on Sunday we had a short time together with Rabinowitch, and then after the brief interview already referred to with Prof. Strack, we went to spent a pleasant evening in conversation, Scripture reading and prayer, at Miss Garnett's, where we met Mrs. Davies and Dr. Zieman. Here we again met Dr. Zieman on Monday evening and on Thursday evening. The Lord has been doing a blessed work through Dr. Zieman's labours in Berlin, for which Christians cannot too much praise the Lord.

We fancied we had a little taste of the Juden-hetze in our Hotel at the table d'hote, for when we entered the room at at 4 o'clock on Saturday we were at once hastily relegated to an *unfurnished* table in the corner of the large room. We said nothing, had a good dinner, but never entered the room again. On Sunday we dined at an earlier hour in our breakfast room, and on Monday and Tuesday we dined elsewhere.

We had intended to leave Berlin for Leipzig on the Monday, but it being intimated to us that Prof. Delitsch would be from home on Tuesday and could not confer with us till Wednesday, we delayed our departure from Berlin till Tuesday afternoon and arrived in Leipzig on Tuesday evening.

We had not been long in our Hotel when a messenger arrived to announce that Prof. Delitsch would be with us about 8 o'clock the same evening.

This venerable and honoured scholar came accompanied by two young men, Dr. Lotsky and Mr. Faber, intelligent and zealous in Israel's cause. After salutations and introductions Prof. Delitsch proceeded to read in German some eight or nine Theses respecting Rabinowitch and his work, and which were to form the basis of our conference the next day. Mr. Adler was requested to make a rough translation of these into English by 10 o'clock on Wednesday morning when we should meet for our first session. Dr. Dixon and Mr. Adler were up about 6 o'clock the next morning, which meant a little after 5 o'clock with us in London. Whilst they were translating, I was seeking Divine guidance in prayer, for some of these "Theses" we could not possibly subscribe to, and the form in which some were drawn up had evidently pained the mind of Rabinowitch. I told Prof. Delitsch on the first evening that it would give us the greatest pleasure if we found that we could with a good conscience agree with him on every point, and that it would give us corresponding pain if we could not see alike on every point; but even then we hoped to preserve mutual respect and brotherly love.

#### Wednesday 10 a.m., Leipzig.

1st Session.—Present Prof. F. Delitsch who presided, and opened proceedings with prayer; Dr. Lotsky and Mr. Faber; and the members of our party Dr. Dixon, Mr. Adler, and myself. Rabinowitch was left at the Hotel. Dr. Delitsch proposed that our first session should be of a less formal character, merely friendly and conversational. The "Theses," however, were soon introduced, or rather the substance of some of them. At the very outset Prof. Delitsch intimated that the movement in Kischeneff had not extended beyond Rabinowitch and his brother and their respective families. I gave a look of surprise if not of incredulity, which Prof. Delitsch caught, and then asked, "Are you surprised?" "I am," I replied, and asked for authority. Prof. Delitsch turned to young Mr. Faber who had recently been to Kischeneff, and he confirmed the statement. They admitted that others attended the services, but could not be reckoned as identified with the movement.

In none of the many letters I have received during six months past has Rabinowitch mentioned any definite number of adherents. The movement has never taken the form of Church membership. His place of worship has been crowded with Jews again and again; the Government sanction has been sought and obtained; and scores of letters have come to Rabinowitch from Jews all over Russia and Roumania inquiring about the movement; so that it seems scarcely fair to give the impression that the movement has not extended beyond Rabinowitch, his family, and his brother and family.

One of the first points introduced was, in substance as follows—"Perfect uncontrolled freedom should be preserved to Rabinowitch in conducting this movement; there should be no interference whatever, from any quarter, as to doctrine or practice.

In this there was perfect agreement.

That Rabinowitch's continued observance of the Passover, Circumcision, and the Jewish Sabbath, should not constitute a ground for refusing Christian sympathy and help, so long as he did not trust in these, but in Christ alone for salvation.

In this also there was perfect agreement. Another point was respecting baptism.

It was intimated that some Christians in England had been led to fear that pressure had been put upon Rabinowitch as to baptism, giving him the impression that he could expect aid from German Christians only on condition of baptism. This was stated to be a mistake. The Lutherans certainly wished Rabinowitch to be baptised, but as far as Prof. Delitsch, Dr. Lotsky, and Mr. Faber were concerned he might be baptised anywhere, even in the Greek Church.

The point was formulated in substance as follows :-

That Rabinowitch may be baptised in any particular evangelical Church he pleases, and in any form, but that he should simply be regarded as a member of the Church of Christ, and not of the sect to which the person who may baptise him belongs.

This also secured unity of sentiment.

In the middle of the morning session Rabinowitch was sent for; and during the morning session Prof. Strack arrived from Berlin.

At present the Government permits Rabinowitch to preach to the Jews in his place of worship, but does not permit Pastor Faltin to do so. The jealousy of the Greek Catholics towards the Lutherans is such that Rabinowitch cannot be baptised in Kischeneff without danger to his work, so he was advised to be baptised and ordained abroad; or if only baptised, his baptism certificate would be sufficient to constitute him the recognised leader of the movement, and eligible to baptize others.

Mr. Rabinowitch stated that, according to the law in Russia, baptism in any Church constitutes the person baptized a member of that Church. He also insists that his ordination must take place on the ground of the confession of faith of the Israelites of the New Covenant.

We know through Pastor Faltin, as well as through information from the Theological faculty of Dorpat, that the question of the baptism of the Jews of the New Covenant in South Russia was forwarded to the Consistory of St. Peters-

burgh who referred it back to the faculty at Dorpat. Under the circumstances it is thought necessary to wait a while to ascertain whether, under certain conditions, baptism may not be given by some evangelical Pastor in Russia.

The matter was mooted as to whether Mr. Wilkinson could not baptize Rabinowitch. Mr. Wilkinson gave a short account of the way in which he baptises Jews, which seemed to commend it to the Conference for its simplicity. And further that he simply baptised into the Church of Christ, and not into any sect.

But Mr. Wilkinson stated clearly the reasons why he could

not baptize Mr. Rabinowitch.

1st.—He still thought baptism in any form at present premature. By baptism Rabinowitch would in the eyes of his Jewish brethren be relegated to the list of Meshummadim (apostates) and his influence with them would be diminished.

2nd.—He feared that many Christians might feel less interest in Rabinowitch and in his work, if the person baptizing him and the mode of baptism did not meet their views, and that a little further delay could do no harm.

And lastly, If he, Mr. Wilkinson, baptized Mr. Rabinowitch he would never be able to convince some Christians in England that this had not been his original intention in going to

meet Rabinowitch.

For these reasons, on no account would he baptize Mr. Rabinowitch. He had simply come in his individual and private capacity, to see Rabinowitch face to face, to form his personal acquaintance, encourage him in his good work, and that afterwards he might be able to speak more definitely to friends in England who were disposed to aid the good work.

The morning session was closed at 1 o'clock by Mr. Wilkinson offering prayer, and by Prof. Delitsch pronouncing the benediction.

The 2nd Session met at 3 p. m. Wednesday March 18th,

1885, in the room of the Institutum Judaicum.

Prof. Delitsch observed that the two families of Rabinowitch and his brother numbered about fifteen persons. Mr. Faber observed that he had introduced about twenty persons to Rabinowitch, but that he was not able to keep them, having no power to attract them.

Prof. Strack proposed that we should read over one by one the "Theses" already drawn up in German, and translated by Mr. Adler into English. They were as follows:—

I.—As the movement may develop into the promised restoration of Israel, it is necessary that it remain independent, and not absorbed into any of the existing sections of the Christian Church; and that none of these Churches should make their help conditional on the acceptance of their particular form (or doctrines), All agreed.

II.—The articles of confession afford the hope that the spiritual knowledge of the leader of the movement, as also that of his followers will develop on Scriptural grounds, and will reach the standard described in Eph. iv. 13. All agreed.

III.—As this movement throws us back to the commencement of the Christian Church, we see no reason for withholding our sympathy with it, because they desire to retain circumcision and the Jewish Sabbath; since they acknowledge that men can be saved only by faith in Jesus Christ, and not by works. All agreed.

IV. — We have published the documents concerning the movement, and have solicited the interest of Christians, which has called forth prayer and funds; but still we think it injurious to bring Mr. Rabinowitch personally before the public and exhibit him before public assemblies; or for him to allow himself to be exhibited. All agreed.

V.—We must take care not to give the impression that the movement can live only by the aid of Christian Churches, and

especially of that of the Missionary Societies.

It is after the example of the Apostolic Church that the movement should be supported by Gentile Christians after the same manner as the Apostle Paul and his co-workers instituted collections on behalf of his poor brethren in Jerusalem. . . . . We understand that it is principally poor people (1 Cor. i. 26) who join the new sect, and we acknowledge our duty to assist

these poor brethren. All agreed.

VI.—The existence of a Jewish Christian Church in Kischeneff we cannot acknowledge until Mr. Rabinowitch, his brother, and their respective families receive holy baptism and thus become real members of the body of Christ (altered to "acknowledged members of the Church of Christ.").

It will not surprise us, if, at first the number is only small, who as new-born would form the nucleus of the new congre-

gation. We may expect the small beginning will increase by and bye, especially if the small community should lead a life in harmony with their profession, and with the Word of Christ.

All agreed.

VII.—Mr. Joseph Rabinowitch is called the leader of the new sect about to be formed, but its lustre would be dimmed if exclusively supported by English and German money. It is natural that the community should support its own leader, as is the case in Germany amongst the Lutheran independent Churches, whose ministers have to be satisfied with a small stipend. It will also scarcely be possible to meet these requirements during a number of years. . . . The interest in this movement would decrease, and the funds be found inadequate for its support. But if it becomes known that the community is making some sacrifices and doing their utmost, it is then, and only then, that an appeal can be made to Christian charity to supply the deficiency. Agreed.

VIII.—It is in every respect impossible for Mr. Joseph Rabinowitch to obtain ordination in any section of the Christian Church. Baptism need not initiate him into any particular Church, but only into the Church of Christ in general. The ordination of a sect, however, cannot be obtained but by subscribing to its particular doctrines. Such a step would deprive the movement of its independence.

IX.—It is the nature and in harmony with historic analogy, that the ordination of Mr. Joseph Rabinowitch should take place in an exceptional manner. When the existing community shall be enlarged . . . then its members have the right to invite him to be their preacher and Pastor, and to give him

the necessary call.

X.—It is desirable that a depository and Treasurer should be appointed to receive the money coming from England and Germany in aid of the movement; and it is natural that considering the friendly connection between Pastor Faltin and Mr. Joseph Rabinowitch, and through the established love and successful zeal for the Lord, the former—Pastor Faltin—should have this office, and give an account of the monies received, which he is willing to undertake.

Unity and concord on this point is absolutely necessary, and by the well-known uprightness and love of Pastor Faltin, all parties may have confidence, and thus divest themselves of all

anxiety as to this matter.

To this I could not consent, for the following reasons:—

A guarantee for honesty and uprightness in a single individual is not a sufficient guarantee against a misunderstanding between Pastor Faltin and Rabinowitch which might lead the former to withhold needed funds, even when in hand. Thus in case of such misunderstanding Rabinowitch might be crippled in his work, the funds might have to be returned to the donors and no end of trouble ensue.

Besides, there are numbers of Christians in England, who have warm sympathy with Israel's cause, and with the work of Rabinowitch, but who have little sympathy with the routine and machinery of societies and committees, but prefer to give their money as directly as possible to those who do the work.

And further, besides my inability to assent to this "Thesis," I am not present in any representative capacity whatever, and consequently have no authority to speak for others; and even for others the wording of the "Thesis" may possibly be too strong for acceptance. May I suggest that your opinion on this point should be expressed as "very desirable" instead of the words "absolutely necessary" which would be more likely to win assent?

The following was then drawn up:-

"It is very desirable that no money be sent to Rabinowitch directly, but that all material aid should be sent through

Pastor Faltin, and that those who are not willing to send it directly to Pastor Faltin, are kindly requested to forward it to

Prof. F. Delitsch of Leipzig."

Without committing myself even to this, I suggested that as I was present only as a private individual, a copy of these "Theses" should be sent to the Jewish Missionary Societies in England and Scotland, such as "The London Society for Promoting Christianity among the Jews," "The British Society for Propagation of the Gospel among the Jews," The English Presbyterian Society," The Mildmay Mission to the Jews," "The Church of Scotland," and the "Free Church" Missions to the Jews. And of this I was sure, whether all agreed or not, all would send a courteous reply.

The question was raised as to where and by whom Rabinowitch should be baptised. Prof. Delitsch suggested that he might be baptised in Leipsig by an English clergyman. I thought no one in England would object to this. There were only two such in Leipsig; one Episcopalian, the other Presbyterian. Preference would have been given to the Episcopalian, if he had been evangelical, but being reported as "High" the evangelical Presbyterian had the preference.

Rabinowitch, however, demurred to being baptised at all in Leipsig, and wished to be baptised in London, and to accompany us home. To this I could not consent, so he agreed to stay behind and return to Kischeneff in two or three days.

Prof. Strack asked me if I would speak in favour of the Xth thesis on my return home. I could not promise this, and begged to be left perfectly free, and treated as though I had not been present. Prof. Delitsch now asked me to close the session with prayer, and I asked Mr. Adler to do so, and Prof. Delitsch to pronounce the benediction. These two sessions were conducted with much animation at times, but with the best feeling throughout. Much prayer had been offered for God's guidance and blessing, and we felt that He had answered our prayers.

During the day our beloved brother Rabinowitch was much agitated and somewhat depressed, and was frequently in tears. Once during the day when kneeling in my bedroom, he bowed his face to the very floor and groaned before God. Seeing Rabinowitch depressed and in tears as he sat opposite to me at the table after our evening worship, I opened the Bible at Deut. xxxi. 8, and let him read in Hebrew "And Jehovah, He it is that doth go before thee; He will be with thee, He will not fail thee, neither forsake thee; fear not, neither be dismayed." He gave an earnest look of tearful joy which seemed to say "My heart is satisfied and at rest."

We retired for the night, committing all to God, and were breakfasting at 6 o'clock the next morning to leave Leipsig for Berlin by an early train. We missed the midday mail from Berlin, so stayed till 9.31 p.m. and again had tea, conversation and prayer with Miss Garnett and Dr. Zieman.

We reached Cologne about 6 o'clock on Friday morning, stayed all day, continued our journey at 10.55 p.m., and reached Calais during the forenoon of Saturday, and home about 6 o'clock on Saturday evening—weary and thankful.

Rabinowitch saw us off at the Leipsig station and gave us all a loving embrace with eyes filled with tears, lame as he was on one foot he ran along the platform to lengthen his last look. One of his last words with us was "I have learnt one thing since we came together—I have learnt to pray."

Since our return I have received a letter from Dr. Lhotsky and a few lines enclosed from Prof. Delitsch intimating that Rabinowitch will be baptized in Berlin before his return. May the God of Abraham, Isaac, and Jacob bless abundantly Rabinowitch and the movement of which he is the leader, and bring great glory to the Lord Jesus Christ.

#### FURTHER REFLECTIONS,

It seems to me that if all monies are to be passed through the hands of Pastor Faltin in aid of Rabinowitch's work, there must be some guarantee given that all monies given for specific objects must simply pass through his hands without any control or discretionary power whatever, and without delay.

In case of difference of opinion on any matter in which money is concerned, between Pastor Faltin and Rabinowitch, Pastor Faltin should have control over those sums of money only, which have been placed in his hands with definite

instructions to be used at his discretion.

Or perhaps better still-

That Mr. Rabinowitch should give a written guarantee that all monies sent directly to him for the general work shall be accounted for by an annual report, audited and signed by proper accountants; always excepting such sums as may be sent to him for his personal and family needs, for all such sums a private acknowledgment to the donor would be sufficient.

While in Berlin I received a note from Mr. Daniels of the "Trinitarian Bible Society" stating that 1200 New Testaments and Gospels in Hebrew-German and in German had been sent to Kischeneff for Rabinowitch.

Translation of a German letter received 24th March from Dr. Lhotsky, Leipsig.

Leipsig, March 22nd, 1885.

HONOURED AND DEAR MR. WILKINSON.

I send you herewith the original "Theses" to which I also add the altered resolution

of the 18th March afternoon session. Rabinowitch left us on the same day for Berlin, where he will D.V. be baptised tomorrow by the American Minister-Prof. Mead. I shall be present to represent Prof. Delitsch, and Mr. Faber, who are prevented from being present in person. It has been decided here that I should be sent for a few months to assist Pastor Faltin in his work at the Home for converted Jews.

Wherever I shall meet Rabinowitch or his followers, I shall remember our Conference, and shall seek to further among

the Jews an independent development.

Prof. Delitsch sends his kind regards to you, so does Mr.

We are all glad for the brotherly exchange of views we mutually enjoyed. May the Lord grant His blessing to all His work among Israel as well as among all nations.

Yours respectfully

R. LHOTSKY.

P.S. by Prof. Delitsch.

"I do not know a more suitable person for baptising Mr. Rabinowitch than Prof. Mead of Andover (Mass.); we used to correspond with each other whilst he was in America, but now I consider him my friend, since he spent six months in Leipsig, and frequently visited my Anglo-American Society. God grant His blessing to this important turning point! as baptised Mr. Rabinowitch stands much nearer to me.

With kind regards to yourself, Dr. Dixon and Mr. Adler.

Delitsch.

I have been asked if Rabinowitch seems possessed of power qualifying him for a leader of a great religious movement.

My reply is—His impulsiveness and impetuosity together with His Rabbinical training and mode of expression would possibly disqualify him for a leader amongst English or German Jews: but that these very features may constitute his qualifications as leader of Russian and Polish Jews and of Eastern Jews generally. Besides, the best judgment of man in such a case may be faulty. The Lord's choice and man's do not always harmonise, but nevertheless we must acknowledge the Lord's is the best, for he makes no mistakes.

We now give in full the Morning Service for Week Days and Sabbaths, the twenty-five articles of faith, and the Creed; as held and used by the Israelites of the New Covenant. These we received in Hebrew and German while in Leipsig, and they have been translated into English by our Missionary

Mr. Adler, and revised by myself.

#### MORNING SERVICE

FOR

## WEEK DAYS AND SABBATHS FOR THE

# ISRAELITES OF THE NEW COVENANT.

#### Morning Prayer.

(The Minister calls with a loud voice.) "Repent ye: for the kingdom of heaven is at hand."

(After this the confession of sins is made.)

"Come and let us return unto the Lord: for He hath torn, and He will heal us; He hath smitten, and He will bind us up. After two days will He revive us: in the third day He will raise us up, and we shall live in His sight. Then shall we know, if we follow on to know the Lord: His going forth is prepared as the morning; and He shall come unto us as the rain, as the latter and former rain unto the earth."

"We have sinned more than any people, and our shame is greater than that of any generation. All joy has left us, and our hearts are sick on account of our trangressions. The place of our desire has been taken from us, and our glory destroyed. The Temple, the dwelling place of our God, has been destroyed through our sins; our Palace desolated. Our beautiful land has fallen into the possession of strangers; our property to aliens. Before our eyes our possessions have been plundered, removed and carried away. Our enemies laid upon us their yoke; we carried it on our shoulders. Servants had rule over us; and there was none to deliver us. Many troubles compassed us; we cried unto Thee, O Lord our God, but Thou hast remained far from us on account of our iniquities. We turned away from Thee, went astray, and were lost.

"But now we turn unto Thee with all the heart and soul. Our transgressions are known to us, and our sins are before us continually. Almighty God, Father of mercies, have mercy on us, miserable sinners. Have compassion on those who confess their sins. Return to them who turn from their evil ways: according to Thy promise made known to the children of men through Jesus, the Messiah our Lord. And for His sake grant, merciful Father, that from this day we may walk in the fear of God in righteousness and in uprightness to the glory and praise of Thy holy name. Amen.

"Our Father, which art in heaven, hallowed be Thy name. Thy kingdom come. Thy will be done in earth, as it is in heaven. Give us this day our daily bread. And forgive us our trespasses, as we forgive them that trespass against us. And lead us not into temptation; but deliver us from evil: For thine is the kingdom, the power, and the glory, for ever

Minister: - "Bless ye Jehovah, the only One."

Congregation: -- "Blessed be Jehovah, the Blessed One."

(Here the 33rd Psalm is repeated, and after this)—

"Hear O Israel: Jehovah our God is one Jehovah. And thou shalt love Jehovah thy God with all thy heart, and with all thy soul, and with all thy might. And thou shalt love thy

On week days Ps. 103 is repeated here:

"Bless Jehovah, O my soul: and all that is within me, bless His holy name," &c.

On Sabbaths, Ps. 92:

"It is a good thing to give thanks unto Jehovah," &c.

(The New Testament is now handed to the reader, and he says:)

"For out of Zion the law shall go forth, and the word of Jehovah from Jerusalem."

(Then the Book of the law is given to him, and he says:)

"This is the law which Moses gave to the children of

(Here follows the reading of the law and the New Testament). (After depositing the Old and the New Testament in their place the following is said:)

"And when it rested, he said, return, O Jehovah, unto the many thousands of Israel." (Num. x. 36.)

(Prayers are now offered for his Imperial Majesty; the word of God considered, and then Ps. 40 is sung.)

"Blessed is that man that maketh the Lord his trust, and respecteth not the proud, nor such as turn aside to lies. Many, O Lord my God, are Thy wonderful works which Thou hast done, and Thy thoughts which are to us-ward: they cannot be reckoned up in order unto Thee: if I would declare and speak of them, they are more than can be numbered. Sacrifice and offering Thou didst not desire; mine ears hast Thou opened: burnt offering and sin offering hast Thou not

On Sabbath the following is sung:

"O Come, O Come, my beloved: O Come, O Come, Thou Lord of the Sabbath!

"'Keep' and 'Remember' (the Sabbath day), both these words as one expression did the one God cause us to hear; the Lord is one, and His name one; to him belong renown, glory, and praise. O Come, O Come, my beloved; O Come, O Come, Thou Lord of the Sabbath!

"Come, let us go to meet the Lord of the Sabbath, for He is the fountain of blessing; from the beginning, from ancient times to Him belongs the kingdom; He is the first and last in design and in execution. O Come, O Come, my beloved; O Come, O Come, Thou Lord of the Sabbath!

"O thou sanctuary of the King! O Royal city! arise, and come forth from thy destruction; thou hast dwelt long enough in the valley of weeping, for He will now spare thee with compassion. O Come, O Come, my beloved; O Come, O Come, Thou Lord of the Sabbath!

"Shake thyself from the dust; arise, O my people! and adorn thyself with thy beautiful attire: for by the hand of the Son of Jesse, Jesus the Bethlehemite, redemption draweth nigh to my soul. O Come, O Come, my beloved; O Come, O Come, Thou Lord of the Sabbath!

"Rouse thyself; rouse thyself; arise, shine, for thy light is come. Awake, awake, utter a song; for the glory of the Lord is revealed upon thee. O Come, O Come, my beloved; O Come, O Come, Thou Lord of the Sabbath!

"O be not ashamed, neither be thou confounded! why art cast down? why art thou disquieted? In thee, the poor of my people shall take refuge, and the city (Jerusalem) shall be built on her own heap. O Come, O Come, my beloved; O Come, O Come, Thou Lord of the Sabbath!

"They who spoil thee shall become a spoil; and they who swallow thee up, shall be removed far away; thy God will rejoice in thee, as the bridegroom rejoiceth in his bride. O Come, O Come, my beloved, O Come, O Come, thou Lord of the Sabbath!

"On the right hand and on the left shalt thou break forth and Jehovah shalt thou revere, by means of a Man, the son of Perez (Breaker), will we rejoice and be glad. O Come, O come, my beloved, O Come, O Come, thou Lord of the Sabbath!

"O come in peace, thou Man of Redemption; also with joy and mirth, in the midst of thy faithful people, the peculiar treasure. O Come my beloved, O Come thou Lord of the Sabbath, thou Prince of Peace!

"The Lord bless thee, and keep thee:

The Lord make His face shine upon thee, and be gracious unto thee:

The Lord lift up His countenance upon thee and give thee peace. Amen.

## ARTICLES OF FAITH OF THE PEOPLE OF ISRAEL-SONS OF THE NEW COVENANT.

I.—There is but one true and living God, not corporeal, without divisions, cannot be apprehended by the bodily senses, of great goodness, power and wisdom beyond comprehension, who creates, forms, makes and upholds everything by His Word and by His Holy Spirit. All things are from Him, all

things in Him, and all things to Him.

II.—The true God has, according to His promise to our forefathers, to our prophets, and to our king David, the son of Jesse, raised unto Israel a Redeemer, Jesus, who was born from the virgin Mary, in Bethlehem the City of David, who suffered, was crucified, dead, and buried for our salvation, rose again from the dead, and liveth, and sitteth on the right hand of our heavenly Father; from thence He shall come to judge the world, the living and the dead. He shall be King over the house of Jacob for ever, and of His dominion there shall be no end.

III.—According to the counsel and foreknowledge of God, our ancestors have been smitten with hardness of heart to sin and rebel against the Messiah, the Lord Jesus, in order to provoke to jealousy the other nations of the earth, and to reconcile all the children of men, through their faith in Christ, by the ministry of His Holy Evangelists and Apostles, in order that the knowledge of God should cover the earth; and the

Lord be King over the whole world.

IV.—Through faith alone in Jesus the Messiah all men may be justified without the works of the law. There is but one God, who shall justify the circumcised Jews by faith, and the uncircumcised Gentiles through faith; and there is no difference between Jew and Greek, between bond and free, between male and female; for they are all one in Christ Jesus. By faith in Christ we fulfil the law, and that faith is a wonder-

ful balm to our soul, and full of comfort.

V.—The holy Scriptures contain everything necessary for our salvation. No one is bound to accept anything not found in them, nor made binding by them, as articles of faith, or as things necessary to salvation. By the name "Holy Scriptures" we mean the books of revelation Old and New Testament which have always been accepted by the Church as inspired by the Holy Spirit.

VI.—The Scriptures of the New Testament do not contradict those of the Old Testament, for in both life everlasting is offered unto mankind through the Messiah, who

alone is the Mediator between God and man. The law which was given by God through Moses was to lead us to Christ, that we might be justified through faith in Him. But since we are the seed of Abraham according to the flesh, who was the father of all those who were circumcised and believed, we are bound to circumcise every male-child on the eighth day, as God commanded him. And as we are the descendants of those whom the Lord brought out of the land of Egypt with a stretched out arm, we are bound to keep the Sabbath, the feast of unleavened bread, and the feast of weeks, according as it is written in the law of Moses, whilst the (Gentile) Christians celebrate them only in commemoration of the resurrection of the Messiah from the dead, and the outpouring of the Holy Spirit from heaven.

VII.—The Mishna and Talmud are not to be used for establishing any doctrines, but regarded only as an everlasting memento of the spirit of deep slumber which God has permitted to fall upon us; so that the "Schulchan Aruch" ("Megeeneh Erets," "Joreh Deha," "Choshen Mishpat" and "Eben Ezer") became a net, a snare, and a stumbling-block to us, and have darkened our eyes so that we failed to see

the ways of the true and life-giving Faith.

VIII. — Original sin is the cause of the corruption of every natural man born of blood and the will of the flesh, which always inclines towards evil. The lusts of the flesh war against the spirit, rendering it difficult to accept the law of God.

IX.—Man in his natural condition is unable to do good works, to walk uprightly, or to call upon God, unless there first be given to him the grace of God, which is treasured up in Christ, who is the Word of our Heavenly Father, and begotten of the Father from eternity.

X.—The good works of the sons of men are the signs of a true and living faith in the heart; as the tree is known by its fruit; and they are acceptable before God in Christ; but nevertheless they are unavailing to blot out transgressions, or

to avert the severity of God's judgment.

XI.—The works done prior to the bestowment of the grace of Christ and the reception of the Holy Spirit, are insufficient to secure, as a reward for merit, grace and righteousness for those who practice them; for undoubtedly they are defiled by the nature of sin, and there is no merit in deeds which originated with men, and who think they are doing more than is required of them. The foolishness and pride of men lead them to think that they not only do their duty towards God, but more even than that; though Christ says distinctly: "When you have done all those things which are commanded you, say, we are unprofitable servants."

XII.—Christ alone was sinless in body as well as in

spirit; but we, although baptized and born anew in Christ, still fail in many things; and if we say, we have no sin, the truth is not in us.

XIII.—Every sin, whether committed intentionally or unintentionally, is forgiven when the sinner repents with his heart and soul; and even after we have fallen into sin, we may by the grace of God rise and amend our ways. But a sin against the Holy Ghost is one which remains unforgiven.

XIV.-It was the secret counsel of God, and His will before the foundation of the world was laid, to save those from the curse and from judgment whom He chose in Christ, and to bring them through Christ unto everlasting salvation. Those upon whom this great goodness of God has been bestowed, are those who are called by His Spirit in due time; they also listen to the invitation by that grace; they are justified freely; they are accepted and made the children of God; they are fashioned to the likeness of His Only Begotten Son Jesus Christ. It is they who walk in fear, and do good works, and at last obtain by the grace of God the everlasting riches. Their meditation and study respecting their election in Christ is a source of great comfort to those who fear God, and who realize in themselves the power of the Holy Spirit, who subdues the works of the flesh and the natural evil inclinations, and who lifts up their hearts to things above, to things in the heavens. Such meditation greatly strengthens and establishes their faith in the everlasting salvation which they enjoy in Christ, and which kindles in them the flame of the love of God. It is the contrary with the proud who follow their own lusts; in them there is not the Spirit of Christ, and they do not lay to heart the judgment of God that by an eternal decree they are takeu and made into children of Satan, who drags them down into the pit of despair, or into the practice of all uncleanness which is as bad as despair.

XV.—The visible Church of Christ is the congregation of believers among whom the Word of God is preached in purity, and the holy ordinances observed in every detail according to the charge of Christ by the holy Evangelists.

XVI.—The Church is at liberty to introduce rules and observences. She is, however, not at liberty to introduce anything contrary to the Word of God, or to interpret one verse of Holy Scripture in such a manner as to contradict another. Neither is she at liberty to impose any doctrine outside the Old and New Testament Scriptures, as necessary to salvation.

XVII.—Without the permission of the Authorities neither a general nor special assembly is to take place; for the Government is ordained by God, as we are told in the Holy Scriptures, and in her hands God has placed all the concerns

of the country, temporal as well as spiritual, to hold in check by the power of the sword of the State those who are bent on doing evil.

XVIII.—It is forbidden for any one to officiate as minister unless he is authorised by the congregation and by the laws of

the Country.

XIX.—The liturgy as well as the whole of the service must be conducted in a language understood by the people; and as the most of the sons of Israel in Russia understand Hebrew, "the holy tongue," and the German jargon, therefore, it is decided that the service be conducted in these languages.

XX.—The sacraments instituted by Christ serve us as faithful witnesses of the grace of God, and His goodwill toward us; and it is through them that He is working in us in a mysterious and wonderful way, to keep alive and to establish our faith in Him, and they are likewise chosen proofs that Christ is the desire of our souls and the glory of our heads. The Sacraments are two: Baptism and the Lord's Supper; the observance of them is only of real use when the communicant receives them in a right state of mind.

XXI.—As the minister is not ministering in his own name but in the name of Christ and on the strength of being sent by Him, it is our duty to listen to the proclamation of the word of God by him, and to receive at his hands the sacraments, although he is a sinful man himself. His sinfulness does not destroy the grace of the gift of God to the recipients of the sacraments. But, nevertheless, the congregation is bound to investigate carefully into the life and habits of their ministers, and if after an impartial inquiry it has been found that the minister is a bad man, it is the duty of the congregation to deprive him of his office.

XXII.—Baptism is a sign of the new birth. By means of water baptism, the baptized one is placed and planted in the Church, the Church of Christ. By means of water baptism there is the washing and cleansing from all evil, the baptized ones testify before all that they know their sins are forgiven, and that they are the children of God. It is therefore quite right that little ones should be led into the Church by baptism.

XXIII.—The Lord's Supper is a sign that we remember the death of our Lord the Messiah, till He come, and by partaking of that heavenly bread and wine we unite all our physical and spiritual powers with the body and blood of Christ which have been offered in this world for our salvation. Such are bound up in the bundle of life to shine eternally at the right hand of our heavenly Father. By faith the bread of which we partake becomes a part of the blood of Christ, and the blessed cup a part of the blood of Christ. The ungodly, who have no living faith, eat it only with their mouths, but receive no part of Christ, and their sin is unforgiven.

XXIV .-- He who breaks intentionally any of the rules of the Church, although it is not against the word of God, is to be reprimanded as one who acted against the order of the Church; and against the permission of the Government.

It is within the power of the general, as well as in that of a special assembly, to revise and to alter any Church rules which have only been framed by the wisdom of man. But any

change must be for the edification of all.

XXV.—We acknowledge that false and thoughtless swearing is, according to our Lord Jesus Christ, and His apostle James, forbidden; but still we are of opinion, that according to the religion of Christ it is not forbidden, but allowed to take an oath in matters touching the Government, if one does it truthfully and in harmony with the law of God.

## THE CREED.

1. I believe, with a perfect faith, that our heavenly Father is the living, and true, and eternal God, who created heaven and earth and everything visible and invisible through His Word and His Holy Spirit. All things are from Him, all

things in Him, and all things to Him.

2. I believe, with a perfect faith, that our heavenly Father has, according to His promise made to our forefathers, to our prophets, and to our king David, the son of Jesse, raised unto Israel a Releemer, Jesus, who was born of the Virgin Mary, in Bethlehem the city of David, who suffered, was crucified, dead, and buried for our salvation, rose again from the dead, and liveth, and sitteth at the right hand of our heavenly Father, from thence He shall come to judge the world, the living and the dead. He is the appointed King over the house of Jacob for ever, and of His dominion there shall be no end.

3. I believe, with a perfect faith, that by the counsel of God and His foreknowledge, our ancestors have been smitten with hardness of heart for sin and for rebellion against our Messiah, the Lord Jesus, in order to provoke the other nations of the earth unto jealousy, and to reconcile them all through faith in Christ, by the word of His Evangelists, in order that the knowledge of Jehovah should cover the earth, and Jehovah

be King over the whole world.

4. I believe, with a perfect faith, that through faith in Jesus, the Messiah alone, without the works of the law, a man may be justifled; that there is but one God, who justifles the circumcised Jews by faith, and the uncircumcised through faith; and that there is no difference between Jew and Greek, between bond and free, between male and female. They are all one in Christ.

5. I believe, with a perfect faith, in a Holy Catholic and Apostolic Church.

6. I confess one baptism for the remission of sins.

7. I wait for the resurrection and renewed life of the dead, and for the life of the world to come. Amen.

For Thy salvation, I wait, O Lord: I wait, O Lord, for Thy salvation, O Lord, for Thy salvation I wait.

These following documents, edited by Prof. Delitsch and translated by Mr. Adler, give a deep insight into the malice of the Jews who oppose and who seek to depreciate both Rabinowitch and his work. They also confirm the reality and extent of the work. We offer no apology to our friends for printing these documents at length. The remarkably able letter of Rabinowitch, so simple, dignified, Christian, and forgiving in tone, is not only an excellent defence against slanderers and scandalous attacks, but also a fine specimen of patience under provocation; indeed, the phraseology and spirit of the entire letter stamps the writer as a genuine disciple of the Lord Jesus Christ, giving him at once a claim on our confidence and sympathy.

# בנו הבית וארצה בו:

(Haggai i. 8.)

"Build the House, And I will take pleasure in it."

Continued Documents concerning the Religious Movement Among the Jews in South Russia.

Edited in German by Professor Fr. Delitsch of Leipsig: translated into English by JAMES A. ADLER of the Mildmay Mission to the Jews,

#### Introductory Remarks.

"The First Ripe Fig" which we published last May, has, wherever it has been made known, created immense interest. We do not deny that there are still some dim features around that risen light. Those features give expression to a strong national feeling, which to us Gentile Christians is offensive, and, at all events, puts too low an estimate upon the development of Gentile ecclesiastical Christianity. The relationship in which they place themselves towards ecclesiastical dogma causes fear lest they fall into heresy. To retain some observances, as the Sabbath and circumcision, as national customs and signs, although not meant to be in contradiction with Paul, can scarcely be brought into harmony with the universal character of Christianity which the great Apostle of the Gentiles has with a strong farsightedness and with an iron decision brought to light.

As children of the Reformation we are at the stand-point of Paul, whose scriptural and experimental right, Luther, as no one else before him, comprehended and defended. But with Paul, whose Epistle to the Romans contains not only chapters i.—viii. but also also chapters ix.—xi. which form an inseparable part, we firmly believe in the prophetic word concerning Israel's restoration, we look upon Israel with anticipative love, rejoice in the fact as stated by Luther in his work (1523) "That Jesus Christ was a born Jew," and are thankful for every Jewish advance towards Christianity—especially when the main spring of it is such touching love to the Lord Jesus, as that manifested in the Bessarabian movement.

It would be much too low an estimate should we place them on the same level with the Jewish Christians of the first two centuries the most of whom relapsed as Minim\* into the Synagogue. The Creed of those believers whose leader is Mr. Joseph Rabinowitch stands much nearer the Catholic, i.e., the universal Church, than that of the Ebionites or even that of the modern Unitarians. It intends only to shape itself differently, and to observe a different formula. In the documents which we already published, it confesses faith in the Triune God, in the God incarnate, and in "the Lamb of God which taketh away the sins of the world." In the new documents which we here publish this is expressed in increased depth. But what right have we to demand that Israel shall accept our coined dogmas when they are about to accept the Christ of God? What we possess they will acquire in their own way. We must allow them to move freely within the circle prescribed by the Word of God in the New Testament, should we not cherish the hope that by their entering the Church of Christ there would accrue a great blessing.

We therefore, without compromising thereby our principles, and also without hastily interfering with them, preserve towards our Bessarabian brethren a somewhat expectant attitude. We are confident that if they continue to love Jesus as their Messiah and Saviour, the same love will help them to steer safely through all crags and sand banks. They are now appealing through us to Christians everywhere for help to erect a place of worship, at least a Mission Hall, having already obtained the permission of the Russian Imperial Government, and that of the Holy Synod, who find the movement not in collision with the law of the country, but deserving Christian sympathy, and gracious attention. May this appeal for help not be made in vain! A Jewish Church, consecrated to the Lord and His Christ is about to be erected in Kisheneff.

י מין " Min" is a contraction of the initials of three Hebrew words;
Believers in Jesus of Nazareth.

#### AGAINST THE Melitz.

On page 38 of *The First-ripe Fig* we reproduced the good opinion of the Jewish journal *Hamelitz*, which appears at St. Petersburgh, concerning Joseph Rabinowitch, the leader of the movement in South Russia. It runs thus:—

It was difficult for us to believe such of a man whom we have known for nearly twenty years when he lived in Orjejew, and who, we must confess, to be a learned man; a man of talent, and who writes the Hebrew and Russian languages, loving his nation, and jealous for his faith as well as for education; a man of understanding and well connected in society. And even since he took up his residence at Kischeneff, he has lived among his own people as one highly respected by the community, and many listened to his counsel in forming a society called "The Society for Assisting Jews to Agricultural Labour in Bessarabia." After the persecution broke out, he encouraged his brethren in the colonisation scheme of Palestine, and travelled himself to Constantinople, Jaffa and Jerusalem for that purpose. Although he met with criticism on account of some articles he published in the Melitz against Mr. Oliphant, even that he did out of zeal for his religion and his nation; how could we give credence to people who say that a man like this had changed his religion in his old age! We therefore thought, that the report which reached us must undoubtedly have originated with some enemies of Mr. Rabinowitch.

In the same journal Hamelitz No. 71 of the current year, we find an article concerning the movement towards Christianity, of which Mr. Rabinowitch is the leader, which is quite opposite in tone regarding his person, and so bitter in style, that one would think it scarcely possible, even had Christianity been considered by the Jews as no better than idolatry. We reproduce here a faithful translation of the article from the Hebrew.

"After the hand of God had fallen upon our nation heavily, and the mob turned into a rod of indignation towards our brethren in South Russia, to devastate their dwellings, the wrath turned itself against the house of God, through some mischievous apostates who sprang from its very midst, who shook off the religion of their ancestors, in the hope of obtaining favour in the sight of the world. Among those destroyers there is an old man, who forgot his education, Joseph Rabinowitch, who presumptuously began to form a sect called "Christ-believing Jews," and prepared new and unheardof articles of faith, and a new service for the Passover. One can see that this old man is not right in his mind, and that he wandered away in imaginations. We spared him at first, and meant to deal with him as with one of the three, of whom the Rabbins say, 'whilst thy left hand is thrusting them away, let thy right one draw them nearer.' But after obtaining more particulars, and after what has taken place since, we abandoned the old and defiled one, observing the well known saying, (מהאי סבא דאסתאב) 'Let the drunkard alone : he will fall by himself.' (Schabbath 32 a.) But a righteous indignation rested upon us, when we saw that he succeeded in

in casting dust in the eyes of people at a great distance, and in blinding the eyes of so learned and wise a man as Professor Delitsch, who in his kindheartedness believed what this man said to him, viz., that the Jewish Christian movement was spreading more and more in Bessarabia and in the other Southern countries. (So Prof. Delitsch says in his pamphlet.) But even then we reserved our opinion, although we have been better informed by our reliable correspondent at Kischeneff; we would not too hastily pronounce as a lie the fiction, which has been so widely circulated, in order that we should not be considered prejudiced, and our renunciations remain without effect. But we now, all the more, hail the day on which the denunciations, in every respect reliable, came forth from Kischeneff itself, because they came from a Christian journal which appears in that neighbourhood, viz., the honoured Odeski Listok 2nd (14th) September. No. 199. We reproduce it here literally in order to calm our brethren at a distance, to whom the story of the new calf of Kischeneff has caused palpitation of the heart; and to give, at the same time, a substantial reply to the above named Professor, who is a reader of the Melitz, and who honoured us by sending us a copy of The First-ripe Fig."

"Some time ago there appeared in the journal 'Cerkownyj Obschtschesvennyj Wjestnik' (Universal Church Messenger) an article taken from The Times concerning some religious movement which is supposed to have originated with a certain Joseph Rabinowitch. This article of The Times was reproduced in an Odessa Newspaper called The Noworossijkij Telegraf; believing the reports coming from a distance to be true without investigating whether the things supposed to have taken place at home were real facts. According to the statement in The Times 250 Jewish families have already joined that movement,2 but we can truthfully say that a careful investigator will not find a single family, who listened to the dreams and talkings of the new prophet of Israel who has risen at Kishenew. There is, at all events, a man named Joseph Rabinowitch, who pretends to be in possession of a new Torah (law) which, he asserts, is able to improve the religion and morals of the Jewish people radically. He is one of those fools who are pursuing after the wind; he is lacking secular as well as religious education; he read some books which only confused his brain, and disturbed his weak mind. The fanatic lost himself in deep theological studies, and by these means succeeded in creating a new Torah which he is anxious to give to the Jews, and which would help them out of all present difficulties. But I know it for certain that the

new Torah found no advocates in the world whatever, except in the person of its founder, I guess, that the article of *The Times* originated with himself; and as regards the 250 families, who does not know the dreams and imaginations which such a religion-maker is capable of dreaming and imagining, when he presumes to create souls after having lost his own."\*

It does not appear to us strange, that the same Joseph Rabinowitch, who was considered by the Melitz as well as by other journalists as a highly learned man, and as a zealous and a noble patriot, should after acknowledging Jesus as his Messiah, be looked upon as a deluded fool and a dangerous seducer of his nation. He who confesses the Crucified One must also take up His cross, and, as it is said in the Epistle to the Hebrews (xiii. 13) go forth unto Him without the camp and bear His reproach. Even when the work of redemption was yet in the future, the Synagogue, when in power, excommunicated those who declared themselves for the true prophets, who made it their task to bring the people out of error, and not for those who flattered the people. The prophet Isaiah (lxvi. 5) comforted those who were excommunicated and brandmarked by public opinion, thus: "Hear the word of the Lord, ye that tremble at His word: Your brethren that hated you, that cast you out for my name's sake, said, let the Lord be glorified: but he shall appear to your joy, and they shall be ashamed."

It does not at all appear strange to us, that Rabinowitch, who was till now considered a wise man, should after confessing himself a believer in the Crucified One, all at once be pronounced mad. The crucified Christ is, as Paul says (1 Cor. i. 23), "unto the Jews a stumblingblock, and unto the Greeks foolishness." At the present moment, when the Jews are no mere rivals but leaders of the modern ideas, Christ crucified seems to them more foolishness than a stumblingblock. The contempt and hatred of Jesus, which the Synagogue instilled for centuries into its members . . . have by the educated class been changed to a sort of respect for Him as an important teacher. But the proud and rigid Jewish monotheism cannot but think that Jesus was a blasphemer, making himself equal to God, and seducing the people to forsake God. When He said to the people of Jerusalem: "Before Abraham was, I am" (John viii. 59), they took up stones to cast at Him. Those stones are still in the hands of His kinsmen; and whoever attempts to let them drop, as Rabinowitch did, is considered a fool, who left Judaism, the religion of the One God, for the religion of the false Messiah, which is half Paganism.

It does not appear to us strange at all, although we should have thought it wiser and more proper, if the Judaism of the

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In the preface to *The First Ripe Fig* the figures 250 do not occur; we only say, . . . "About 200 families are supposed to have joined the new Jewish Christianity."

This is an allusion to Bereshith rabba chapter 39, where it is stated in reference to Gen. xii. v., that "when one converts a sinner, it is as if he created him."

present behaved better towards Christianity than that of the middle ages. It would be wiser, inasmuch as Christianity is the religion of the nations from which the Jewish people receive hospitality, and in whose Governments they have been admitted as administrative members; and it would certainly be wiser on account of the anti-Semitism, which regrets these allowances, and which is anxious that they should be withdrawn, to avoid giving them real or apparent reasons which would justify such a disposition and agitation. It would also be more proper, because the least that we may demand from the Jews is, that they will not offensively seek to put down those things which are sacred to us, and that they will give Christianity the credit of possessing so much of convincing power and amiableness, so that a Jew might become a Christian without becoming at the same time, in their estimation, a fool, a defiled one, and an apostate!

But even that did not surprise us, remembering the deadly hatred which exists towards the Hebrew Christian in the countries East of Germany, and which loads him with the curse of excommunication. But it did surprise us that a Jewish Journal like the Melitz should try to hush up the movement in South Russia by telling its readers that such a movement did not exist at all, but that it is confined to the person of Rabinowitch who had imposed upon me, the credulous Editor of The First-ripe Fig concerning the extent of the same. "The new Torah," states the reproduced correspondence of The Melitz, "has found no circulation whatever beyond its founder, and the article of The Times which speaks of 250 families, originated probably with himself." This is an insulting insinuation; and that Rabinowitch is standing alone, is an abominable untruth. We had no need to ask Mr. Rabinowitch for our information, for our friend William Faber has not only formed the acquaintance of Joseph Rabinowitch but also that of his brother and of others, who are of the same opinion, and has witnessed it with his own eyes how high the waves of the movement have risen, and how many of the kinsmen of Rabinowitch came from far to ascertain more about the event of which they had heard. But still we thought it better to ask Mr. Rabinowitch to put us in the position of being able to contradict the accusation of The Melitz, that the result of this work was nothing more but a fraudulent boast. Mr. Faber wrote to him and we received on the 28th (16) October, 1884, the following reply which is a

#### "MY DEAR AND HIGHLY HONOURED Mr. FABER,

faithful translation from the Hebrew:

"I hasten to reply to your letter of the 6th of October. That which you read in No. 71 of *The Melitz*, was taken from a Correspondent's article of the *Odeski* 

Listok, No. 194 (2nd September). The author of that article is a Mr. Schubarski, agent of that paper in Kischeneff, and a fierce antagonist of the Noworossijsky Telegraf, a journal which appears in Odessa, and which also reproduced in No. 257, (29th August), Bishop Titcomb's letter to The Times in which it was stated that 250 families in Kischeneff have joined our Christ-believing community. Copies of that number were circulated everywhere, and here in Kischeneff they were offered for sale by a boy, and fetched the high price of 25 Kopecks each. In this country the quarrel between these two journals is well known. The Odeski Listok is considered a Judeo-Philo organ and has mostly Jewish subscribers; the other journal is anti-Semitic and is mostly read by Gentiles. What one paper finds charming and attractive, the other declares to be offensive and absurd; contradicting each other in principle as well as in detail. The Judeo-Philo paper does more harm than the other as it delights to flatter our people. It is from this muddy spring that the Jewish organs of the capital St. Petersburgh draw their information concerning the religious movement brought about through my instumentality, declaring me to be an uneducated idiot, although only nine months ago The Melitz, The Volkblatt, The Voschod, The Zephira and other journals unanimously raised the alarm, that "the cunning serpent, well versed in science and the law, the universally honoured man, had turned into the wrong path and was leading astray souls by the hundred; and that families from different places in Bessarabia had been caught in the net." (Thus wrote The Melitz 1884, No. 6; Volksblatt, No. 11; and Voschod, No. 3).

It is to these Jewish-Russian journals, that the words of our Lord are applicable: "Whereunto then shall I liken this generation? and to what are they like? They are like unto children sitting in the market-place and calling one to another, and saying, We have piped unto you, and ye have not danced, we have mourned to you, and you have not wept."

But I was surprised, that the rustle of a withered leaf of The Melitz, stating that I stood alone, should have alarmed you to such an extent? Why, you have been here, and heard it from the mouth of my brethren that there were about 200 of our kinsmen inclined towards Christianity! During your stay here, you have experienced it yourself, that there is a circle of like-minded people around me. But it is not for me to make up the numbers of my followers in a mathematical and self-pleasing style; for I am not a commander of the Lord Jesus Christ, who received the instruction to raise him a troop of Jews, of this or that number, (at least 200 families); neither am I a founder of a Company, for the establishment of which I needed 100 or 200 shareholders. As I formerly said, so I do now, that the sad moral and social

condition of my people pains me, and that since my feet trod in the earthly Jerusalem with the view of finding a hidingplace for myself and my people against the hatred of the world, my eyes have been opened to see Him whom they pierced, and I began to lament over Him: "Woe, my Brother, and woe, my Lord! Since then, looking up to Him in faith, true hope, for the which the whole creation is waiting, sprung up for me, and by the grace of God which has been given to me, I sacrificed entirely myself, all that I possessed, and the good name I held among my Israelitish brethren, for the liberation and happiness of my beloved people. Willingly and without the least reserve I gave up all to proclaim frankly and freely to my unbelieving and unhappy people, that Jesus, who nearly 2000 years ago was ignominiously put to death on the cross outside the gates of Jerusalem, was the promised Messiah and the Redeemer of Israel, the great Prophet of whom Moses said: "The Lord thy God will raise up unto thee a Prophet from the midst of thee, of thy brethren, like unto Me: unto Him ve shall hearken." In the power of Divine assistance I proclaim to them on every occasion, that if they return to God, and to David their King, viz. Jesus of Nazareth, with all their hearts, confessing their guilt before Him as the sons of Jacob did to Joseph their brother, whom they sold into Egypt: "verily we are guilty," then, they as well as the whole creation will be delivered from "the bondage of corruption into the glorious liberty of the children of God.

I thank God the Most High very sincerely, that I hear by word and by letter, that thousands of my Israelitish brethren in different places give attention to my cause, and that in my own sphere there are hundreds who say to me: "The Lord be with thee! wherever thou goest, and wherever thou livest, we will also go, and live." I never sought for people to share with me in any work before commencing it myself first. For instance, when I was about to encourage agriculture among my people, I and my family started gardening at home; and when I conceived the idea of re-populating the Holy land, I proceeded thither to get thoroughly acquainted with it. So before appearing publicly, I devoted my best and entire time to the thorough study of the New Testament, and asked myself very earnestly how and by what means I could bring my own soul and the souls of my dear brethren, nearer to God in the power of the resurrection life, and how I could, to the glory of God, turn our adversaries into instruments of righteousness. Freely and unreservedly, myself, my house and my brethren have placed ourselves in deed and in truth under the power of grace; and even many of my kinsmen, who apparently are upon the standpoint of the law, adhere secretly to us, and are trying to enlist others who would unite with us in our way of worshipping and living in Christ, as I can

prove by letters which are in my possession. I am convinced that the course I have taken as an instrument in the hands of the Lord is for the welfare or my kinsmen, and it pains me to see, on the one hand, that there are selfish and Christ-hating members in the Synagogue who would tear to pieces anyone separating himself from their midst, and, on the other hand, that on account of the states-regulations I am unable to make so public a confession as I should like to do. Everyone who forms a new religious community puts himself in conflict with the existing laws, and those who would join the Christian faith find it almost impossible to separate themselves from the Synagogue-service. They are at a loss in cases of births of boys, marriages, or deaths, since the states-regulations subject them to the authority of their respective rabbis. There are many pious people who, like Joseph of Arimathæa and Nicodemus secretly love Christ, and the grace manifested by Him, and whom I especially had in mind when I expressed my thoughts concerning the Christian Faith in the First Ripe Fig which is now printed and very extensively circulated among my kinsmen.

And now I earnestly request all those whom the love of Christ constrains to desire to see the old and decayed vanish from among Israel, the brethren of Jesus after the flesh, who have been left so long in deep darkness and in the shadow of death, that they do not rest until the Lord, whose is the kingdom and the power, has by His grace made me, my house, and all who have already joined me, as well as those who will unite with me in the future, members of the body of Jesus Christ, and that they too might acknowledge us as such, in order that we who are rejoicing in the light of Christ who gave also His life for us, may "keep the feast, not with the old leaven, not with the leaven of malice and wickedness, but

with the unleavened bread of sincerity and truth."

Will you, dear sir, remember the two requests which I addressed to my Gentile-Christian brethren at the Conference at Kischeneff, that with willing hearts, constrained by the Holy Spirit, they would enable us to erect a place of worship, a temple of the Lord, and that they would also assist us, in the highest sense of the word, with paper and ink-in order that we may reach our Israelitish brethren of the whole of the Russian empire in a literary way, to direct their attention towards the eternal salvation.

It never entered my mind to pledge myself to present to the Lord as a new meat offering just 200 men, so that if one of this number should be wanting the journals might denounce me to my people as a liar, and disown me, who, otherwise am well known to them. The salvation which we found in Christ is independent of numbers; but I can positively state that there is a large number in the Jewish camp who are waiting for the success of my Christian efforts. They are concealed, so that the malicious eyes of those who are working mischief in Jacob can not behold them; I mean The Melitz and similar organs. The real state of things will not be manifested until we have been counted worthy to say in our our own place of worship, a temple of the Lord, "Hosanna to the Son of David, Hosanna! Blessed is He that cometh in the name of the Lord."

I am far from doing the work of the Lord deceitfully by accepting vicious and wicked people into my house, who would make the grace of Christ an article of gain, as those who are misleading my people, the Jewish editors, Zederbaum, Landan and others, imagine and assert, as if I received a certain sum of money from the missionaries according to the rumber of heads (gulgoloth) which I win for the law of Mount Golgotha. They know it perfectly well that this is not true. But now as they cannot but see, thank God, that the teaching of my Messiah and Saviour Jesus, the crucified One, is dearer to me than thousands of gold and silver, their pride puts such reckless words in their mouth as to say that I am mad, and that the reading of some unacademical pamphlets has made me crazy. To those journalists I say: Honoured gentlemen, I am not mad, there is understanding and truth in what I speak to my brethren; and the time is not very far off when many of my Israelitish brethren will know that Messiah must have suffered in order that as the firstfruit of the resurrection He might diffuse light among my people as well as among all nations.

I am not anxious that those who join me should be many, but that their faith should be of the right sort. My heart's desire is to build, by the grace of God and His Son Jesus Christ, a lasting habitation out of holy and living stones, purified by truth and sincerity. I do not concern myself about the worthless talk of the Jewish newspapers. They may exhaust themselves in calumnies and imprecations. I am pursuing the course I began, armed by the power of our Christ, who said, "I am the vine, ye are the branches: He that abideth in Me, and I in him, the same bringeth forth much fruit: for without Me ye can do nothing." I will give no sleep to my eyes nor slumber to my eyelids till I find for my brethren in Russia a habitation for the Mighty One of Jacob, viz., the Messiah Jesus, where I might enter with them, and together worship at His footstool in the firm confidence, that He who has chosen Zion will give me grace, compassion and sympathy in the opened eyes of all God's children, the true followers of Christ, to assist me with every good gift out of the treasure my Brother Jesus Christ has opened to them; one with the spirit, another with strength; one with counsel, another with knowledge; so that I may be able to accomplish the work among my brethren after the flesh, in bringing them to their

Brother after the flesh, that they may find through Him the way of truth and life. Amen.

You might translate and publish this letter, that it may be known what I am concerned about, and thus the misrepresentation be resisted, and the mouth of the slanderer be stopped to the joy of those that love the truth.

Accept the hearty greeting of your friend whose glory is

Jesus Christ the Crucified One."

This is the reply of Mr. Joseph Rabinowitch to our inquiry. We were perfectly convinced of the truthfulness of his statements, and we did not need any justification on his part; but we desired to have materials to meet the attacks of The Melitz. As regards the number of those concerned in the movelitz, the figure named in The Times, was not taken from our First Ripe Fig, which expresses itself uncertain on this point. Those concerned in the movement form a scattered community of which the smallest proportion of members are, as it is said, in Kischineff. But just in Kischineff the erection of a place of worship has been commenced, since the Russian Imperial Government have taken up a somewhat friendly attitude towards this Jewish Christian movement. We recently received a letter from Pastor Faltin at Kischineff, from which the following is an extract, and which contained that joyful news

From a letter of Pastor Faltin, 24th of Oct. (5th Nov.) 1884, to the Editor.

DEAR BROTHER IN THE LORD,

I am glad to send you to-day good news concerning the progress of the Jewish Christian movement in this place. It is wonderful how graciously the Lord directed matters till now! The First Ripe Figs came first into our possession in single copies; the bulk has in the meanwhile been retained; probably because it is feared that the movement would have an injurious effect in political circles. The zealous agitations of the enemies of the movement, who opened their mouths wide in the Newspapers, have contributed materially towards rousing attention in the highest state and Church circles to this movement. The brochure was translated into Russian and reached on the one hand the Minister of State, and on the other, the orthodox synod of Bishops in Kieff. But the Lord overruled it for the good of the cause; there arose in the different circles sympathizers and defenders of the movement. Without any step being taken from here, Mr. Rabinowitch received yesterday a note from the Censor Committee informing him that in consequence of the special consideration of the Minister of the Interior, the distribution of these and several other writings of Mr. Rabinowitch in Hebrew, was graciously granted. The Governor and the chief of the Gendarmes are very kindly inclined towards this movement; and I was able to guarantee for them, and to remove some erroneous opinions. This foundation is absolutely necessary for the blessed development of the work in Russia. Thanked be the Lord, that till now everything has gone on so successfully.

Mr. Rabinowitch has been here to day, and we have in earnest prayer entreated the Lord for further direction. A petition has been drawn up to the Governor, requesting him, on the ground of a corresponding paragraph in the law of the state, to allow the undersigned persons to meet in a special room, as a branch of the Jewish community, by the

name of "Israelites of the New Testament," for the purpose of reading the Word of God, Old and New Testament, and to worship, withou being molested, Jesus of Nazareth whom they acknowledge to be their and the world's Saviour, of whom they desire to know more and more and to whom they wish to devote themselves in loye more and more.

The whole document is exceedingly well composed, and as the authorities are by the gracious leadings of God, favourably inclined, it may be expected with certainty that a favorable reply will come.\*

The room has already been chosen; it is in the neighbourhood of the parsonage, in the upper part of the house of Mr. Rabinowitch, junr., who is likewise a believer with all his heart, and sincerely loving the Lord.

The meeting-room will resemble a Lutheran Church as to its arrangements. A neatly made tablet will be placed on the wall opposite the entrance, on which will be inscribed in gold letters the words on the enclosed slip of paper, which should strike everyone that enters. † Mr. Rabinowitch laid the plan before me and desires to have your opinion on the matter. I find the inscription very appropriate; by the three names of God it contains, it strikingly points the Israelite to the Triume Jehovah.

Beneath the tablet a communion table will stand, upon which the scrolls of the Law similar to those used in the Synagogues w'll be placed, and a nicely bound Old and New Testament, viz., a complete Hebrew Bible.

My request is now in the name of our brethren the Israelites of the New Covenant, that the friends who desire the extention of the Kingdom of God among Israel should give us now a helping hand.

We have given our friends a connected history of this movement, in its origin and development; with documents setting forth the "Morning Service" for week days and Sabbaths; the "Creed" and the "Articles of Faith" as held and used by the Israelites of the New Covenant; in addition to a full account of our personal interview and impressions of Rabinowitch. We have also added further documents, edited in Hebrew and German by Prof. F. Delitsch of Leipsig which defend Rabinowitch and his work against the unjust and untruthful attacks of an unfriendly Jewish Press. These added documents are especially valuable as containing, from the pen of Rabinowitch, a letter, fragrant with the grace that is in Christ Jesus.

Let it be repeated that in all our intercourse with Rabinowitch, by letter or otherwise, we have never put any pressure on him as to doctrine or practice, but have left him to God and his own conscience in these matters, wishing only to give him spiritual encouragement and, if need be, material help.

When we left him at Leipsig on Thursday morning March 19th, 1885, on our return to Berlin and London, we left Rabinowitch still unbaptised, and with the impression that he would return to Kischeneff unbaptised. However, we found a few days afterwards by news sent to London, that he had been baptised in Berlin after our departure. This naturally led us to fear that undue pressure had been exercised from

\* The sanction has since been given.

† Num. vi. 24, 26,

some quarter. We wrote at once to Berlin and to Leipsig and asked for information. The reply assured us that the baptism had taken place at the express wish of Rabinowitch himself. So far all seems clear. But in course of a few days, we, and many other friends of Rabinowitch, were filled with alarm and consternation on reading in the April number of *The Jewish Intelligence*,"—the monthly organ of the "London Society for Promoting Christianity amongst the Jews,"—the following information—

#### COMMITTEE OF CORRESPONDENCE, JANUARY 16.

A letter was read from the Rev. R. Faltin, Society's Missionary at Kischeneff, descriptive of the Jewish Reform movement in South Russia, and recommending the employment of Mr. Joseph Rabinowitch as a Missionary of the Society. The Committee directed that Mr. Faltin be informed that it was contrary to the Society's laws to employ an unbaptized agent, but that they desired to stand on the most friendly and brotherly relationship with Mr. Rabinowitch, assuring him of their earnest prayers and sympathy, and of their deep interest in the movement he represents.

#### GENERAL COMMITTEE, FEBRUARY 13.

The Committee, as a practical expression of their sympathy, sanctioned a grant of £100 to Mr. Faltin, for the promotion of Christianity in connection with Mr. Rabinowitch's work. The appropriation of this sum to be considered on receiving Mr. Faltin's report.

The only point of alarm is that the Rev. R. Faltin has recommended the London Society to employ Rabinowitch as one of their missionaries. The reply of the Committee is all that could be desired as far as it goes. We suggest, however, that the reply would have been more satisfactory had the refusal been unconditional and absolute.

A comment on this proposal appears in Word and Work of April 9th from the pen of its Editor, and which we believe so thoroughly expresses the sentiments of the large majority of Rabinowitch's best friends, that we give it in full as follows—

#### RABINOWITZ.

Only an extremely official mind could entertain the idea of employing Rabinowitz as a missionary agent. The great success of the Jewish Reform movement in South Russia is mainly due to its spontaneousness. If in any measure it became formal or fell back upon the old lines, its charm would disappear, and its power to advance would at once cease. We are glad to find that a proposal to employ Rabinowitz as an agent of the London Society for Promoting Christianity amongst the Jews has been rejected by the Committee, even though the only reason assigned is that he has not been baptized. We are informed this objection is not likely to continue long in force; nevertheless we trust the attempt to put the Jewish reformer in harness will not be repeated. He can be effectually aided in a thousand ways, by Christians of all classes, without being tide. Probably, if the work he has begun is allowed to proceed without interference, it may give rise to similar movements elsewhere. To bind it by any bonds, or to limit it in any fashion, however desirable such action may appear to outsiders, is to risk its success and seriously to check its progress.

and probbate had been exe

There is another point of considerable importance, viz., that the Rev. R. Faltin is one of the Society's missionaries. No one can object to this in itself, for Mr. Faltin is spoken of by those who know him as a most excellent Christian man. But some of those in Germany and in England, who know him well, know him only as a Lutheran Pastor who takes interest in the Jews. They even deny that he is officially connected with any Society, and urge his thorough independence in this respect as a plea for his being entrusted with all money contributed by Germany and England towards Rabinowitch and his work; and as the most eligible man for preserving the independence and freedom of the movement. The same impression-that Pastor Faltin was simply a Lutheran Pastor-we found amongst the leading friends of Israel in Sweden a few years ago. We don't for one moment blame Pastor Faltin for the ignorance of his friends on this matter, but we think that had the facts above referred to been known by Prof. Delitsch and others they would have hesitated in proposing as steward of all money for Rabinowitch, and as most eligible for preserving the freedom of the movement, one who is an agent of a Society and who recommends his Society to absorb Rabinowitch That the statement,—that Mr. Faltin is one of the Society's missionaries-is no mere slip of the pen, we find the statement confirmed in another part of the same April number. Speaking of a young convert who came from Kischeneff to escape persecution, it is said, "For some years the truth had been dawning upon him under the ministry of the Society's Missionary, the Rev. R. Faltin." The following extracts are taken from a long and interesting

Berlin, dated Thursday April 2nd in reply to one from me. "When you left Leipsig, we were agreed as to the necessity for Rabinowitch to take time to consider respecting baptism. The next morning (19/3/-) he declared that he was resolved to be baptised before returning to Russia. Therefore, in the afternoon, Prof. Delitsch thought it better to have him baptised in Berlin and not in Leipsig; not by a Lutheran clergyman, but by a clergyman of Great Britain or America. Without the least pressure Rabinowitch was willing to return with me to Berlin. A friend recommended Prof. Mead, formerly Pastor of the Congregational Church, Andover Theological Seminary, Mass. U.S.A., as an earnest Christian. After due information Prof. Mead consented to baptise Rabinowitch, and the latter consented to be baptised by him. My friend, Pastor Knak of the Bohemian Lutheran Church, consented to give the use of his place of worship, and to assist in the service. In all the singularly favourable circumstances, I believe we saw the finger of God. Besides, I thought that through this baptism, the inmost thoughts of Rabinowitch and those of his present adherents would be unfolded. If he be a man sent of God to the Russian Jews, we shall soon see it, if not, he will soon cease to have influence over his followers. It may be that I was mistaken in thinking thus, but you see that from this standpoint I could not dissuade Rabinowitch from being baptised now. As to the form of baptism, we had with you and Rabinowitch a long discourse. He wished to be baptised by immersion himself, and afterwards to baptise his

letter received from the excellent and learned Prof Strack of

adherents in the same way, but he did not say that the immersion was a conditio, much less a conditio sine qua non for him personally." "As to Fastor Faltin," continues Prof. Strack, "I believed, and I believe still, that he is not a missionary of the London Society, but I must confess that your communication has filled me with astonishment, for I did not know that Pastor Faltin was in any near relationship with the London Society. The term missionary is, I believe, awkward; they ought to have said 'agent.' (Two hours later.) Just now I find in the Jewish Intelligence, for January and March, that Pastor Faltin is called 'our missionary.' I know that he is a divine in the Russian army for the Russian soldiers of the Lutheran faith; so he can hardly be an ordinary missionary of the London Society, or of any other Foreign (not Russian) Society. I thought him a free missionary, and so, likely, did Prof. Delitsch. I am convinced that I may assure you, that Prof. Delitsch is not willing to give over Rabinovitch and his movement into the hands of any Society. Prof. Delitsch wishes Rabinowitch should be absolutely independent of Pastor Faltin and of the various Societies. . . . Now I agree with you, that the unknown—at least to us (in Leipsig)—position of Pastor Faltin, creates a great difficulty. How can Pastor Faltin be an impartial medium between the different Societies and Rabinowitch, if he is an agent of the London Society?"

I have felt it right for the good of the cause and the glory of God, to give these facts to the friends of this movement. Rabinowitch is the property of the whole Church of Christ, and all his true friends should be concerned about the preservation of his freedom from all control by Sect or Society.

These painful impressions, which we would most gladly have concealed, had better be stated frankly and kindly, that mischief may be prevented. No one for a moment would say a word in disparagement of the Christian character of Pastor Faltin; or call in question his honest desire to benefit Israel. All that is insinuated is mistaken zeal. Rabinowitch and his work are so very exceptional, that they should be treated as outside the sphere of any ordinary missionary. Some of the mischievous results of mistaken zeal have already appeared in Kischeneff, as given by Rabinowitch in a long and interesting letter written on the 6th of April. We are aware that in publishing this letter we run the risk of causing estrangement between Rabinowitch and Pastor Faltin, but this we trust may be very temporary, and it already exists to some extent as witnessed by the letter itself. A little temporary estrangement, though in itself to be deplored, may well be endured, if it lead to the establishment of sound relationships between workers having one common object in view, but whose modes of work are very different. Let the work of each rest on its own foundation, with mutual goodwill subsisting between the workers, and neither seeking to proselyte from the other, praying for each other's success, the greatest glory will redound to our common Lord

Silence in the presence of known danger is guilty silence, and to cry peace, peace, when there is none, is the mission of a false prophet; but to sound an alarm when danger threatens.

is a simple duty, and may prevent the very danger threatened, which we fervently pray may be the result in this case.

We subjoin extracts from the letter of Rabinowitch, withholding certain portions only in the interest of peace.

"KISCHENEFF, April, 6th, 1885.

TO MY DEAR BROTHER IN OUR ADDRABLE LORD JESUS CHRIST, JOHN WILKINSON,

May He who quickened our Lord Jesus, quicken also us through Jesus, and together establish us, in order that the grace of God be made known through many, and the knowledge of God spread to the glory of God. Amen.

Thanked be our heavenly Father for giving His angels charge over me to keep me in all the ways on which I travelled. After returning from Berlin to Leipsig, where I remained four days, I arrived home safely on the 22nd, and found my family well preserved in body and soul, who rejoiced with me. We did not lose a moment in thanking the Lord on bended knees and from the depths of our hearts, for all His goodness shown to me all along my journey; and in the name of our Lord Jesus Christ we prayed, that He would bless and prosper your work, my brother Wilkinson, and that He would bless my brethren, Dr. Dixon and Mr. Adler, their families and all near and dear to them. We also remembered in our prayers all dear friends in England, known or unknown. The Lord be with them in their work of building up the house of Israel upon the foundation of the Son of God, our Lord Jesus Christ. Neither have we omitted to pray for the venerable Professor Delitsch and all his dear ones, and for Professor Strack, Mrs. Davis, and Miss Garnet; for they have all contributed to my welfare, in comforting me all the time I sojourned in a strange country. May the grace and mercy of God remain with you all so long as the moon endureth.

You have, I dare say, received the letter I wrote to you from Berlin soon after my baptism, and you know that we all desired that the fact should remain a secret for a while, till I had first informed the Government of it, and obtained its sanction concerning everything touching our movement. But the Lord willed it otherwise. For when I, soon after my baptism, informed one of the high officials (for, as I told you, I could not do anything without revealing it to some of the high government officials, who are ready and willing to support me), he found it necessary for the good of the cause to publish it in one of the government organs, called Bessaraby Gobernske Wedamost, which appears here in Kischeneff. He stated, that, "the founder of the community of the 'Children of the New Covenant,' Joseph Rabinowitch, has been sanctified (or set apart) by baptism according to the rite of the Congregationalists, and is allowed to administer the Christian sacraments to his Jewish brethren: to those already belonging to his congregation as well as to any other Jews who may be willing to join him in Kischeneff in order to celebrate with his congre-

gation on the 24th of March, the feast of Easter."

But even before I arrived it was made known that I had been set apart by baptism; and thanked be our Lord Jesus Christ, that many of my brethren came to see me, and thanked the Lord and His Christ for my preservation: and on the Saturday preceding Easter, I conducted the service according to our new liturgy published in Leipsig; having already obtained the necessary permission from the Censor, and each member held a copy in his hand. After offering a short prayer in the name of our Lord Jesus Christ and the Holy Spirit, I addressed them from the Word of God on the sufferings, crucifixion, and the death of our Lord. Also Pastor Faltin, and Dr. Lhotzky who arrived here on Friday night, were present, and listened to my address. On the first day of Easter, we met together for worship, and I preached upon the subject of "The Messiah and His resurrection," having first read to them a portion from Isaiah, John xx.

and 2 Cor. iv; and I see since I returned to Kischeneff, that my baptism is very pleasing to all lovers of Jesus Christ, and that it does not hinder the movement.

It is a hundred deaths to depend upon man, "for it were better for me to die, than that any man should make my glorymg void," said the Apostle Paul. I also remember his words (2 Cor. i. 19), "For the Son of God, Jesus Christ, who was preached among you by us, was not yea and nay, but in Him was yea." (1 just now received your precious letter of the 31st of March, and therefore leave off writing to read the same.)

Dear brother in Christ, I see that your love to me and to my people Israel, is a divine love, a true love in Christ. Even before revealing to you the anguish and trouble of my soul, which I named above, you came to comfort me with you dear letter, which is comforting me through the Holy Spirit which is drawn from Him, and is inspiring me with hope, and strength to stand on my watch for the good of my people, in the cause of my Lord and my Messiah, the living One, which He has committed unto me. Grace be unto you and all my dear friends who believe in the Lord and His Christ, and in the salvation of Israel, from Him who was delivered up for our transgressions and who rose for our justification. Amen.

Now I am going to reply to your letter. As regards the holy baptism, I can only say a few words; it is done, and every thing is done by the guidance of the Holy Spirit. And I say it distinctly, that I did not receive baptism because I was in any way, or by anybody, pressed to do it; but, as I told you long ago, because it was absolutely necessary for me to take that step. I now had a good opportunity of being baptized in Berlin by Professor Mead, who is an American, and made up my mind to be baptized there. The Government does not like to see thousands of its Jewish subjects join the German-Lutheran Church, and I again assure you, that the goodwill of the Government is of greater value to me than that

of ten Lutheran Professors From what I wrote to you till now, and from the conversations we held, you can see the reasons why I cannot unite myself with any missionary society or with any special community, to depend upon them for direction concerning the Word of God, and to do what they desire. I said to Professor Delitsch explicitly, and he well understood me. "Other lords beside the Lord Jesus have had dominion over us." Physically, as well as spiritually, Israel is a people that shall dwell alone. Let Israel come and receive what belongs to them, viz., Jesus, who was sent first to them, and God in His great mercy is able to graft them again into the root, and their ingathering will be life from the dead. No human hand is able to make us dependent or free. My desire is to glorify Christ, and to be made free in Him from all human chains and human wisdom, and I am confident, that the God of our forefathers Abraham, Isaac, and Jacob. will help us. I wrote the Articles of our Confession, which Prof. Delitsch published, to show our liberty in Christ; and it is on the ground of that confession that I received baptism, and this also is named in the certificate I received from Prof. Mead, and was also written in the Protocol drawn up at the Conference held on the 18th of March, at Leipsig.

I never requested any one to apply for me to the Missionary Society in London: that would be against my nature, and I have no knowledge whatever of the movements of the societies in London. Had not you and Prof. Delitsch first written to me, I should not have asked you for anything. It seems that Pastor Faltin, knowing all the needs which surround me and the work in our town, brought the matter on his own account before the Society in London.

My heart's desire is to help Israel in general, and all true Christians of England, Roumania, and Russia, are waiting for this, and are willing to

stand by us till the Lord has given us rest from Satan and all his host.

I particularly request you to send contributions from our English brethren towards the good of my brethren in Christ, directly to me, and I

guarantee that not a penny shall be lost, but that all shall be spent in the holy cause, as appointed by the contributors; on the place of worship; on the school; or on the other objects they may name; the same shall be done if they send me holy Scriptures. I shall do as you advised me; I shall enter every thing in a book, and I shall report to you each time of how it is spent, with signature and witness.

After the festivals, I shall send you, Dr. Dixon, and Adler, the photograph of my family, as I promised; at present they all send you their kind regards, and daily pray that the Lord may bless your work in the

Give, please, my salutation to my dear brother in Christ, Dr. Dixon, and to my dear brother in Christ, Adler, who will probably translate this letter.

The grace of our Lord Jesus Christ be with your spirits. Your brother in Christ Jesus, who is trusting that his work in Christ has not been done

JOSEPH RABINOWITCH."

We have been frequently asked "What do you think of Rabinowitch as to doctrine, is he sound?" I am not his judge before God, but as far as I can gather from his writings and have gathered from himself, he believes in the inspiration of the entire Scriptures; man's ruin; redemption by the blood of Christ; salvation by faith; necessity of the new birth; regeneration by the Holy Ghost; good works as the fruit of faith and evidence of its genuineness; and eternal life as God's free gift. Some parts of his "Articles of Faith" have a strong flavour of Sacramentarianism and Sacerdotalism which may be accounted for by his surroundings, and which Evengelical Christians may reasonably hope he will in time outgrow. In the meantime he must not be lectured out of error, but loved into truth.

It has also been asked "how can Christians fully sympathise with such a movement, when its adherents still cling to such Jewish observances, as the Passover, the Sabbath, and Circumcision?"

Please put the matter for a moment from a Jewish point of view. Take the Sabbath. The word Sabbath in the Scripture —Old Testament and New—always means the Jewish Sabbath -Saturday. He is told in the Decalogue to "remember the Sabbath day to keep it holy," and is told also that the Seventh day is the Sabbath of the Lord thy God. Christians still count Saturday as the Seventh day, and Sunday as the first day of the week, and tens of thousands of Christians every Sunday say, after the words "the Seventh day is the Sabbath . . . in it thou shalt do no manner of work," "Lord have mercy upon us and incline our hearts to keep this law," When they broke it last Saturday and purpose to do the same next Saturday. Bear with the Jew in this matter, he surely commits no sin by keeping Saturday as Sabbath.

Now a word as to the Passover. The unbelieving Jew in keeping the Passover at the present day has no Passover lamb

on which to feed, and no sheltering blood, he has simply the unleavened bread. The believing Jews of the New Covenant in South Russia take Christ as the true Passover Lamb, and blending the original institution with the Lord's supper, they have together the type and the antitype and thus commemorate national and spiritual redemption. Surely there can be no sin

in keeping Passover after this fashion.

Now a word as to Circumcision. Well, what is the meaning of the rite of Circumcision? Circumcision is the initiatory rite into the privileges of the National Covenant. "Every male child among you shall be circumcised." "My covenant shall be in your flesh for an everlasting covenant." "And the uncircumcised male child . . . shall be cut off from his people, he hath broken my covenant." Gen. xvii. 10-14. Circumcision is not a type of baptism, or it would teach the doctrine of baptismal regeneration. Circumcision was a type of faith in Christ; without the former—no national blessing; without the latter-no spiritual blessing. National election was a type of spiritual election; National blessings in Palestine a type of spiritual blessings in Christ; and Circumcision is as essential to the one as faith in Christ is to the other. Now it is admitted by most of the students of Jewish and prophetic truth that the Jews are decreed to remain a separate people to the end of the world. See Jer. xxxi, 35-37: Isa, lxvi, 22. Yet in proportion to the number of Jews Christianised and merged in the Christian Church their distinct nationality is lost. How is this difficulty to be met? The instructed Christian meets it in this way. This is a distinct dispensation for gathering the Church, composed of spiritually elect individuals from all nations; the Jewish portion termed "a remnant according to the election of grace;" the Gentile portion called "a people taken out for His name"—Jew and Gentile both one in Christ, the middle wall broken down, so that in this dispensation all national, social, and sexual distinctions are ignored "for in Christ Jesus there is neither Jew nor Greek, bond nor free, male nor female." The Jewish nation as such will be converted in Palestine on the second advent of the Lord. Is it a matter of surprise that unbelieving Jews do not see the character of this dispensation and the higher calling of the Church? Nay, is it wonderful that those who accept Christ as Messiah and Saviour do not see these things at once? Numbers of thoughtful and religious Jews at this day who are sincerely inclined to accept Jesus, are found to hesitate under the influence of fear lest on becoming Christians they should become Gentiles, and lose their distinct nationality. This is not a question originating with the believing Jews in South Russia. It is not a question of yesterday, but a question of Apostolic times. All the Elders of the Jewish Christian Church in Jerusalem said to Paul, "Thou seest, brother, how many

myriads (Greek) of Jews there are which believe; and they are all zealous of the law; and they are informed of thee, that thou teachest all the Jews that are among the Gentiles to forsake Moses, saying that they ought not to circumcise their children, neither walk after the customs." Acts xxi. 20, 21. These myriads of Jews were acknowledged believers, and the more advanced elders at Jerusalem dealt very tenderly with them, and why should not we deal tenderly on this point with Rabinowitch and his followers? They acknowledge that these observances have no saving virtue, that salvation is in Christ alone, but that these observances tend to preserve Jewish Nationality which God has decreed shall not be destroyed.

All true Christians may then sympathise with our Christbelieving Israelites of South Russia, and acknowledge them as brethren; and not only so, but should earnestly pray that the movement may influence the Jews throughout the whole

world.

Of one thing I feel sure, and this I would emphasize, that such has been the influence of the Mildmay Mission to the Jews, specially in its Medical Department, during the last eight years, that if God should raise up some Jew in London to work on similar lines to those of Rabinowitch, hundreds of Jews would answer the call of the trumpet, and rally round the standard of the Lord Jesus Christ.

We think that all Christians who love the Jews may well

pray for such a movement in London.

What the end of such a movement might be it would not be wise to predict, except that if a movement originated by the Spirit of God it must necessarily result in glory to God, and that is enough for us.

Lord, awaken thy Church to the claims of Israel! Lord, awaken the Jews to the claims of Christ! Lord, awaken thy Church to the second advent of the Lord Jesus Christ!

"Come, Lord Jesus, come quickly."

**~~~~~~~** 

P.S.—We subjoin extracts from a letter received from Rabinowitch early in May, dated April 30th, down to which date it will be seen that he had not received any aid whatever except through our Mildmay Mission. For various reasons, some of which have been named in the pamphlet, and after much prayer for Divine guidance, we have decided to pass all monies entrusted to our stewardship for Rabinowitch direct to himself, and not through the hands of a third party; Rabinowitch having given a written guarantee that a proper account duly audited shall be rendered of the way in which all monies for the public work have been spent. In order, however, to preserve brotherly love and friendly co-operation as far as possible, with all others aiding, or wishing to aid Rabinowitch, I have agreed in friendly con-

ference with J. E. Mathieson, Esq., the Rev. Adolph. Saphir, D.D., and the Rev. Theo. Meyer, on May 19th to inform our honoured friend, Prof. F. Delitsch of Leipsig when money is sent to Rabinowitch, as to the amount and the object to which it is to be devoted, so that there may be no danger of giving twice over for the same object. Thus brotherly co-operation will be preserved on the one hand, whilst on the other, the friends of the Mildmay Mission will know that their contributions go direct to Rabinowitch, without conditions and without delay, and, as far as we are concerned, his freedom to work as the Holy Spirit may lead him will be absolute. Any one on the spot holding the pursestrings, or counselling those who do, must of necessity exercise a moral control over Rabinowitch and his work.

May the Lord keep and guide him!

### " DEAR BROTHER IN THE EXALTED MESSIAH JESUS,

For a whole three weeks I have waited, expecting as usual every week to receive an answer to my letter, especially as my last one of the 20th of March was a long one, pouring out in it my bitter complaint. . . . I was in hope to have soon your valuable counsel, in which, as God the Father and His Son the Messiah know, I always find love and truth, and my spirit cheered and made confident that God is with me in all the way I walk, and that my feet will not glide into the dangerous spots before me; and in the end I hear nothing from you. What does it mean? And why is it? Dear brother Wilkinson, I assure you that your long silence is for me unbearable. You were the first and the only one who came to my rescue when I hung between life and death; like the good Samaritan you came and saw me, and had compassion on me; you bound up my wounds, and brought me to an inn, and on the morrow when you departed, you took out two pence to take care of myself. You are my friend; I have received nothing of the Priest and nothing of the Levite, both of whom passed me by (Luke x. 30-37), and why are you silent now?

Hasten and enquire after the welfare of Joseph your brother in Christ, who by the mercy of God granted to him was instrumental in proclaiming to his rebellious hrethren the unsearchable riches of Christ, and to inform them that only through the Lord Jesus can they obtain acceptance. Thanks be to God the Father, that, since my return from Berlin, the work of proclaiming the Gospel is increasing. Every Sabbath many of our Jewish brethren come to the place of worship to listen to the truth of the Gospel, so much so that the place cannot hold all, and therefore we are preparing to commence on the 23rd of this month, April (old style), or May 5th, to enlarge the place of worship after a plan sanctioned by the Governor. Different people are coming daily to listen to Bible exposition, Old and

New Testaments, and to pray in the name of our Lord Jesus Christ for the speedy salvation of the people of Israel. Amen.

I have applied for permission to erect a school for boys and girls of the Christian Israelites separate from the other Jewish schools, and expect ere long to obtain it.

Beside your kind contributions, I have not received from anyone a single farthing, and our needs are great, as I told you in Berlin. My confidence is strong that enlargement and deliverance shall arise to the Jews from Him who said "Let light be and light was." Neither have we Bibles nor New Testaments. The small box with German New Testaments and the Epistle to the Hebrews edited by our dear friend Adler, I received, (I dare say they were sent by you.) Thanks be to you London people for all your kindness, and may God reward you here and hereafter. We are greatly in need of Hebrew New Testaments, and Testaments in the Russian and Jewish jargon. There are not many here who know the pure German.

All my family, my wife, my sons and daughters, pray for you and your family morning and evening, that the Lord would preserve your bodies and spirits, and that He would bless your work in Jesus Christ. I send you the photographs of them all; receive them as a token of friendship and love for ever from your brother in Christ Jesus, who loves you and yours with the love of Christ, to which there is neither end nor limit.

JOSEPH RABINOWITCH.

Remember me to Dr. Dixon and to Mr. Adler."



# MILDMAY MISSION TO THE JEWS.

DIRECTOR AND MISSIONARY:

Rev. JOHN WILKINSON, 79, Mildmay Road, London, N.

Sphere.—The Jews throughout Great Britain.

Workers.—Twenty-six belonging to the various evangelical denominations; about half of whom are unsalaried.

Work.—House to house visitation; distribution of scriptures and tracts: preaching stations; Medical Mission; Sewing Class for Jewesses; Night Schools for Children; Itinerant Mission; Printing House and Home for Inquirers; Convalescent Home; Home and School for Jewish Children, &c.

## SERMON BY MR. RABINOVITZ.



HE following translation of a sermon preached by Mr. Rabinovitz in the Church of the "Israelites of the New Testament," in Kischineff, on Good Friday,\* 11th April,

1886, will greatly interest our readers :-

DEAR FRIENDS,-Do not expect from me this time proofs from the Holy Scriptures and the prophets that Jesus, who was born of Mary, at Bethlehem, is our true Messiah and Redeemer, because the lamentations which fill our Russian churches on account of the extraordinary and terrible event, which happened eighteen centuries ago outside Jerusalem, should be more convincing to you than proofs from the Bible, which some of you believe, and others do not. I say that these lamentations ought to show you that Jesus is the Angel of the Lord, who bears the sins of the world, and that He is the only begotten Son of God, of whom the prophet Zechariah prophesied that, as Angel of God, He would come from the house of David. "And they shall look upon Him whom they have pierced, and they shall mourn for Him, as one mourneth for his only son, and shall be in bitterness for Him, as one that is in bitterness for his firstborn" (Zech. xii. 10). That unfortunate Friday, which the priests of Jerusalem have turned into a day of mourning for the whole world, because, as they surrounded Him like dogs and wild beasts, they absolutely demanded the only begotten Son, and delivered Him, though innocent, into the hands of the Prince of this world, who has power over death; that Friday brings us, children of Abraham, great fear and trembling. Our hearts are overwhelmed by the thought that our Messiah, the King of Israel and our Redeemer, suffered the death of a malefactor. Tears flow when we think who was so shamefully treated; how the inhabitants of Jerusalem laid their hands upon this fruit which God caused to grow out of the stem of Joseph; how they killed on Golgotha the Prophet, the only begotten Lord!

The Jewish proverb is not used in vain: "The Jew has not had yet a good Thursday." It is true, because that Thursday on which Judas delivered his Master, Jesus Christ, into the hands of His enemies, and which the Jewish Council considered as a day of victory, having made Jesus of Nazareth a prisoner, that unfortunate Thursday became for all Jews a day of unrest and misfortune. From the time that the priests succeeded with their cunning to pour out the blood of our Lord Jesus Christ—that precious blood which speaketh better things than that of Abel (Heb. xii. 24), the God of Israel, who sent us always for our deliverance His prophets and apostles, persecuted or killed though they were by Israel's own brethren, has ceased to show us His love. He has, it is true, pardoned our sins, but He has also required of our nation the blood of all the prophets shed from the foundation of the world (St. Luke xi. 50).

On account of this innocent blood which was shed, the curse has come upon us more and more, and for the last 1800 years we have been wanderers all over the world. Yes, brethren, we have deeply sinned—more deeply than all other nations. Our sin is a great national sin. The stains of the holy blood of our Brother, Prophet, and Lord Jesus Christ have cast a shadow upon Israel.

The chosen people became a cursed people. With sad hearts we behold our brethren, the Russian Jews. We see how they turn a deaf ear to the heartrending voice of the holy blood of Jesus Christ. They do not hear the cry of the Crucified: "Father, into Thy hands I commend My Spirit!"—words these which are a signal of pardon to the whole world, as well as of the

propagation of the eternal truth. Oh, how singular the sound of the following words, which the orthodox Jews repeat at this very time in their prayers: "Thou hast lent us this holy day, the time of our rest." But what do they mean by this? Are they not the slaves of sins, which they have committed and do still commit against the prophets of God? Are these wise Pharisces so childish that they really consider themselves free on the first night of the Passover Feast, because they pass their time like children? Do they really think that they will be free next year in the land of Israel? And this periodical freedom from sin amongst slaves they look upon as given of God. Have they not yet convinced themselves of the truth of the Redeemer's words: "If the Son shall make you free, ye shall be free indeed. I know that ye are Abraham's seed; but ye seek to kill Me, because My word hath no place in you." Yes, it is certain that the words of the Son of God cannot reach the hearts of sinful Jews. It seems a riddle that these God-fearing Jews, who are able every day to shed tears at a story which the Talmudists relate (Gitin, L. 56), should remain indifferent to those deeds done by their forefathers against the Son of God, who came to redeem us and to bear testimony to the truth, to make an end of sin, and to propagate eternal truth (Zech. xiii. 1, 2). In order to explain this better, I will repeat the teaching of the old Talmudists:--"The world was created to last 6000 years-2000 years Chaos, 2000 years the Law, 2000 years the days of Messiah."

The Light of Christianity could not appear immediately in the world, or in other words, it was necessary that the world should be gradually prepared in a spiritual manner, so as to receive the Light, the fountain of which is Christ. For the law works gradually in the spiritual, as in the physical world. Since the birth of Christ, the kingdom of God extends more and more, for it drives away the evil spirit, just as the darkness vanishes before the light. Unfortunately the Jews alone, from whom salvation came to the world at large, are sunk in darkness. They are already becoming tired of seeking an entrance into the kingdom of God; they remain the slaves of the law, which brings only sin and death, whereas every believer in Christ enjoys the light already. The Talmudists, who remain in the darkness of the law, are not in a position to receive Jesus as the true Messiah, and they expect a new temple, even at the present day, in which they may be able to bring sacrifices to God, as in former years. Therefore the Talmudist can be incensed by the evil deeds of Titus. Unfortunately, our brethren of Israel are still in darkness; they are hated by all nations. The expression of their faces shows that they are without laws, and that they have no substitute. It is only when God will have mercy on them and enable them to acknowledge the true Redeemer, whom they have pierced, and confess that He has borne their sorrows, that their wounds can be healed, and their sins washed away. For what God does can only be accomplished for us through Jesus Christ, and He is the only One who is able to appear as our sin-hearer before the Father, as it is said in Isaiah liii, 12: "Therefore will I divide him a portion with the great, and He shall divide the spoil with the strong; because He hath poured out His soul unto death, and He was numbered with the transgressors; and He bare the sin of many, and made intercession for the transgressors."

The Jews make a great mistake, when they imagine that great sums of money can effect their spiritual deliverance from the duties of the law and their purification from sin. They should take hed lest that should happen to them, which occurred to Judas. You know that the money he had stolen brought him no happiness; his conscience allowed him no rest, and he went and hanged himself, and falling headlong, he burst asunder in the midst, and the

money returned to the owners, who bought with it a burying place, and called it the field of blood.

Brothren, you are well acquainted with the words of the wise man: "Whoever prepares for the Sabbath, has his preparation ready in the Sabbath-day." Let us on the eve of the Sabbath approach the Lord Jesus Christ, who was sold as a slave for thirty pieces of silver by our brother Judas. Let us draw nigh to Him, who is now before us with His wounds about Him, from which the precious blood flows, and who gives us an entrance into the kingdom of Heaven. Let us say to Him in the name of all Israel the same words which were uttered by Joseph's brethren: "Forgive the trespass of thy brethren and their sin, for they did unto thee evil."

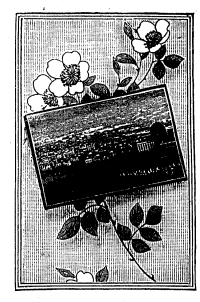
"Remember us, when Thou comest into Thy kingdom," as the malefactor said, who was crucified with Jesus. And we may hope that through the infinite love of our heavenly Father He will answer us: "To-day shalt thou be with me in Paradise." And we shall enter into the rest of the people of God, that is, in Christ: "There remaineth, therefore, a rest to the people of God." May the answer be the same as that of Joseph's brethren.

Yes, brethren, our guilt is not that our ancestors crucified Jesus Christ, as imperfect Christians maintain, who forget the words of the Redeemer to Cleopas and his companions: "O fools, and slow of heart to believe all that the prophets have spoken: Ought not Christ to have suffered these things, and to enter into His glory?" (St. Luke xxiv. 25, 26.) Yet they have heard of the wisdom of God, which St. Paul preached, and of which he said that "none of the princes of this world knew: for had they known it, they would not have crucified the Lord of glory" (1 Cor. ii. 8). Our guilt eonsists in this, that the people of Israel do not as yet acknowledge Him who was crucified" (Zech. xiii. 10).

Blessed be His name to all eternity! Amen.

"Hamagid" (page 378) alludes once more to the great influence exerted by the Mission upon the Sephardim Jews at Jerusalem, as evidenced, inter alia, by the fact, that they employ a Hebrew Christian as heir stipendiary communal secretary. The reason they give f r it is, that there is no law in Shulchan Aruch (a compendiou and authoritative digest of Rabbinic statutes) forbidding the employment of converts to Christianity in that capacity. "In the Holy Land," continues the Jewish advocate of this practice, "converts and Missionaries are the first to be consulted by our people in every emergency. They are at home at our houses and at those of our chachams; they are our physicians and advisers, they compassionate our widows, take in and train our orphans, and find employment for our poor women. And whence will come our help, if we keep aloof from them? Come, then, let us acknowledge our obligations to our Rabbis, who do not stand upon their dignity, where our welfare is concerned. We cannot do like our brethren abroad, who, even for our hospital accommodation, depend upon the Missionaries, having none of our own. Even the chief Rabbis and the other chachams are attended in their illness by the Mission doctor, who charges neither for attendance or for medicines. And shall we spurn all this kindness out of regard for sooth for the Jews abroad! We employ the convert, in the first place, because we wish to please the Missionaries, but also because he is content with less wages, and is more faithful in the discharge of his duties than an unconverted Jew is likely

#### JERUSALEM NOTES.



THE Rev. A. H. Kelk, writing from the Holy City on May 26th, says: - "Dr. Wheeler and myself returned from our Missionary journey to Damascus and Safed last Friday. We were away 25 days. Although it was late in the season for travelling, yet we had most suitable weather, and in every respect a good journey, with the single exception that I was unwell the . whole time.

"At Damascus I found everything in fair working order, and the work ap-

parently going on as well as could be expected with the small staff employed. There were 53 boys present in the School. They read only moderately in English, much better in French; the Arabic reading was also fairly good, though not quite as good as I expected, seeing it is their common language. I did not at all like the Hebrew reading, for it is done in the sing-song peculiar to Damascus, and seems intended to hide the sense. The master told me they were obliged to allow this method of reading. The boys repeated the Lord's Prayer in Arabic and Hebrew. The premises are very good, and in capital order, but are kept shut up too much.

"There are at least 6000 Jews in Damascus, all of whom speak Arabic, and in most cases nothing else. Some speak Hebrew, a few Spanish, and fewer still German, or Judso-Polish. The language for Mission work must of necessity be Arabic. The Jews are almost entirely engaged in business, and though they are decidedly opposed to Christianity, there does not seem to be the same amount of bigotry amongst them as is to be found in other places where there is less business. There is no reason why it should not be a most fruitful field. The worldliness is to be found everywhere, and in most places with the addition of bigotry.

"From Damasous we went to Safed, arriving there on Thursday evening. Going down in the morning, without our arrival being known, we found the work at the Mission House in a satisfactory state. The numbers attending have not reached so high a figure as before the break, but, on both the dispensary days, when we were present, there were over 60 present at the service before the medical work began. I am sorry that we found Mr. Oczeret in a very critical state of health. I therefore took upon myself the responsibility of sending him away with his family. He will go to Beyrout, and then to some place in the Lebanon. Three months at least will be required for this, and meanwhile the work at Safed must not be neglected. I am, therefore, writing to Mr. Weinberg, of Jaffa, to go up and take his place for a time.

"Dr. Sahyun is making his way amongst the people."

לכו ונשובה בדפוס ג. ריישע, בלייפציג. שתי דרשות אשר דרש הר"ר יוסף בן דור ראבינאוויםש בבית התפלח ,בית לחם׳ בעיר קישינעוו.

כאיש המשום על עיניו אספקלריא המאירת (מיקרוסקאפת) יתראה לעיניו המון ברואים שונים אשר לא שופחם עינו לפנים, ומגודל פליאתו יתרגש ויקרא מי ברא אלה? מי גידל אותם? כן גם אנחנו קצרי הראות בשימנו עין מחוך אספקלריא המאירה (ספרי ב"ח) על המעשים שרַעשו תחת חשמש ישתומם לבבנו וברגש קדש נקרא האח! מה גדלו מעשיך . אשר מעוצם קטנות כמותם לא ניכל התבונן על ערך גד'לת איכותם. מי האמין לשמועתנו לפני ירחים אחדים כי התנועה חמשיחית אשר התחוללה בקרבנו תרב ותגדל מיום ליום; כהשאלה התמימה מגבר תמים לפנר שנות אלק ושמונה מאוח ,,המנצרת הצא לנו שובח" כן שאלו רבים: המקישינעוו הצא אורה ודבר ה מבעסראביע? ואחרים אמרו אין אופנים להתנועת הזאת ועוד מעט הְבַטֵל וחופר, אך עודם חיים דברי האדון המשיח ,,אם תחרשנה אלה תזעקנה האבנים" אבני בית התפלה תפלח בית לחם אשר בנה האדון ראבינאוויטש הזה חזינקנה ותגדנה האותיות לאחור הן הניתנות תקוח בלבנו לראות בקרוב קתלה גדולה משיחית בישראל. מי האמין לפנים? כי יתאספו כמאה אנשים בכל שבת מבני ישראל אל חבית אשר נכנה לשם ישוע המשיח; מי האמין כזאת כי ישמע יהודי מפי יהודי אחיהו שם ישוע המשיח מתרומם על שפתיו ולא יעקם פיו ולא יאטם אזניו, ולא עוד כי יעשה את אזנו כַאָפַּרְכֵּסֶת לשמוע ולחבין דבר ה וחכרת פניו חענה בו כי נכנסו הדברים בלבו וישיבו את נפשו, האח! מה גדלו מעשיך ה מאוד עמקו מחשבותיך איש בער לא ידע וכסיל לא יבין את זאת.

אני הגבר כותב הטורים האלה הייתי הראשון אשר נתחי שם ראבינאוויטש לשמצה בשצרי מכתבי העתים העברים ובכונה זו הלכתי לבית תפלחו לשמוע מדבריו למען אוכל קלס בו, אך רְחמתי בעזר אל חונן כי קול דבריו החוצבים להָבות ולוקחים נפשות הכאיבו את נפשי והדאיבו את רותי על הָתִי בו מגרעת, מחוסר דעת: אמרת אלהַ הצרופה על שפתי נבון כמוה: באת כשמן בעצמותי ויְהָרשוּ כליותי בקרבי ונהפכתי על שפתי נבון כמוה: באת כשמן בעצמותי ויְהָרשוּ כליותי בקרבי ונהפכתי

לאיש אחר, הוא פתח את לבבי לחבין את הכחובים אשר יגעתי בהם כל ימי נעורי ולא הבינותי עד כה: המלוח המעטוח "תכלית התורה היא המשיח" הן הנה מפתח להבנת כחבי קדש ובלעדן אך מלוח מחות הנה וכל רוח חיים אין בקרבן, וזה הוא גם דרך וסגנון המשיף המעים דבריו במשלים נעימים וערבים לאוזן שומעה, והגני הולך בכל שבת לשמוע דבר ה להעתיקם ולהעלותם על הכתב למען הראותם לפני אחר ורעי ב"ד הבושים עוד לבא אל הקדש אולי יראו בעינים ובאזנם ישמעו ושבו ורפא להם והיתה זאת כל נחמתי ועבודתי במשיח פודני ומציל נפשי. והגני לחעתיק דבר ה אשר הטיף האדון ראבינאוויטש בשבת פרשת חקת, למען הראות סגנונו בקצור נמרץ כי אין ביכלתי להעלות כל דבריו על הכתב אך אנסה את כוחי לדבר מעט בסגנון לשוני.

אתר קריאת הפרשה בתורת משה (4 יש מן 1 עד 14) ובספר ברית תדשה (יוחנן ה') שפך תפלחו לפני אדון הרחמים בחן ותחנונים ובכובד ראש בעדו, כי יתן לו אלחים עוז ותעצומות וישים דברו בפיו, ובער העם הנאספים לפקוח את עיניהם ולהכנים דבר ה בלבותם לחפרות ישע משיחנו ואחר התפלה פנה אל העם ויאמר:

#### אחי אחובי!

ידעתי כי יש בכם אנשים הבאים לשמוע ולראות רק יען כי
תאבי חדשות הם ולא להבין את דבר ה אשר זה כל ישעי וחפצי
למען תוכלו להרפא מתחלואי התלמודים אשר נשרשו בלבבכם
להקדים המעשה להבנה, ובבואם אל מצוה אחת ממצות
התורה תפשו את המעשה לבד והחזיקו בו מבלי להבין אל
מה ירמזון מליה ובזה הלכו חושך ולא אור. הננו רואים
בפרשת פרה אדמה אשר קראנו לפניכם כי כל הפרשה מדברת
ממצוה אחת: לקחת פרה אדמה תמימה ולשרוף אותה מחוץ
למחנה ולהשליך אל תוך שרפתה עץ ארז ואזוב וליתן
אפרה אל כלי מים חיים ולהזות על איש אשר יטמא במת
שלישי ושביעי ויטהר והשורף את הפרה ירחץ בשרו במים

וממא עד הערב. והנה פליאה דעת היא נשגבה מאתנו מה היא כונת המצוה הזאת מה היא פרה אדמה ושרפתה מחוץ למחנה ומה היא טמאת האדם בנגיעתו במת ומה היא הוַאת אפר פרה המעבירה כל טומאה עד שאמרו אפר פרה מטהר טמאים ומטמא טהורים, חידה סתומה היא לפני כל יודעי התורה עד שגם התלמודיים שדרשו על כל קוץ וקוץ תלי תלים של הלכות ועל החמש מלות ובשר בשדה טרפה לא תאכלו תלו עליהן שמונה עשרה טרפות והוסיפו עליהן כהנה וכהנה; ומחמש מלות לא תבשל גדי בחלב אמו יצאו להם אסורי תערובות בשר בחלב בפלפולים עמוקים עד התהום, גם מהחכמים האלה נעלמו מעמי המצוה הזאת ואמרו לכך נאמר בה חקת חקה היא ואין אתה רשאי להרהר אחריה, והפליגו בהעלמתה באמרם כי החכם מכל אדם אשר לפי דעתם היה חוא אבי החכמות מתקנת עירובין ונטילת ידים גם הוא אמר על מעמי הפרה: אמרתי אחכמה והיא רחוקה — ואק כי נעלמו מהם פנימיות הכונה במצוה הזאת לא נמנעו להוציא בפלפוליהם מפרשה הזאת מסכת גדולה (מסכת פרה) ואתם אחי בני עמי הצטיירו נא בנפשכם לו ראיתם מצוה כזאת באחד מספרי דת אחרת או בברית החדשה הנחשבים בעיניכם כספרי חצונים בלי תפונה אמרתם כי דברי הבל המה ואיז להם שחר כאשר כז יאמרו משכילינו בעלי האפס (ניהיליסטים) על התורה עצמה אד אלו ואלו בעלי האפס ובעלי התלמוד לא יכלו להביז פנימיות התורה יען לא ראו את אור המשיח הצפון בה, משל התורה אצל בעלי התלמוד למה היא דומה לחפצי הספינה אשר נפלו אל גלי הים ובתוכם היו מכנסי אדם אחד יְלִיד איירופא העשיים בכפתורים וללאות הרבה ויקר מקריהם כי גלי הים נשאו אותם אל חוק אי אחד אשר שם משכן פראי אדם הולכי ערומים כיום הולדם ואין למו

כה על גודל פליאות המחזות אשר יחזו עומדים עוד הפועלים מתחת וישתוממו מבלי דעת מה קול הרעש הזה ואינם יודעים כי תנועתם ועבודתם למטה הסבו שמחה וענג לאלפי רבבות הרואים. כן גם אתם בית ישראל הנכם עובדים עוד עבודתכם במעשי המצות כלי התורה ואינכם יודעים כי כבר כלה עבודתכם, כבר יצא מכם המשיח ורבים עמים שמחו לקראתו מהאו כק ויריעו ברוך הבא בשם ה, ובכל מקום אשר יזָבֵר שם האדון אחינו ישוע המשיח, שם אורה ושמחה עושר וכבוד , חכמה ודעת, שם אמונה טהורה, תקות מישרים ואהבת רעים, ואתם עודכם הוזים שוכבים במחשכי בור התלמוד מאנחם הקיץ, אַהָה! עד מתי עוד? עד מתי לא תרגישו מחלתכם הארוכה ולא תחפצו להַרָפַא הלא חסר המשיח גדול עד מאוד ובכל עת הוא עומד ופורש כפיו לקבל את כל הבא אליו להְּכָנֵס תחת כנפיו, כאשר כל זאת אנחנו רואים בהפרשה שקראנו לפניכם מספר ברית החדשה (יוחנן ה') הלא ידעתם את אשר הגדתי לכם פעמים הרבה כי מלבד הדבר אשר יספר בברית החדשה מאשר היה וקרה כן לפנים, עוד טבעי הדברים חיים וקיימים לעולם וישנם בכל דור ודור, גודל חסד המשיח וקשיות עורך, היהודים כמאז כן עתה בלי שום שנוי כלל והדברים הנאמרים לפני אלת ושמונה מאות שנים יאמרו גם עתה לפניכם, והנני לבאר לכם דברי הפרשה הזאת: ויעל ישוע ירושלים ובירושלים ברֵכה קרובה לשער הצאן ושמה . . . בית חסדא ולה חמשה אָלָמים שמה שכבו חלים . . . הנה האדון ישוע התקרב לירושלים אל שער הצאן הוא מקום מושב היהודים והם הצאן האובדות אצל התורה ולה חמשה אלמים רמז אל חמשה ספרים. שמה אצל התורה שוכבים חולים פסחים ועורים ויבשי כח לרוב והמשיח התקרב רק אליהם לרפאותם ולהחיותם מתחלואי החטא הבא מכח התורה

כל רגש הבושת לכסות ערותם, ויהי בראותם את המכנסים התפלאו והשתוממו מאוד על מה ולמה נעשו אלה ולא ידעו מה לעשות עמהם: והיה שם פראי אחד המוחזק לחכם ביניהם ויתבונן על המכנסים וימהר ויתחוב את שתי ידין בבתי הרגלים של המכנסים והעלה אותם על ראשו ויכס בהם את עיניו, ומגודל עליצות נפשו קרא לפני המון הפראים; הביטו וראו כי מצאתי את החידה כי רק לזאת נוצרו המכנסים לכסות בהם את העינים, וכל אחיו הפראים הסכימו לדעתו אז החלו לחקור על הכפתורים והללאות וימצאו גם בהם פתרונים כי נעשו לתלות עליהן כל משא ערמת תבן וחבילי סש עד שבא אליהם איש איירופא וראה האיש אשר לבש המכנסים כי נופל תחת כובד משאם וקרא לו פתי כסיל! פשוט את המכנסים ופקח עיניך וראה כי גם אנכי לובש מלבוש כזה לכסות את ערותי ולא את עינֵי, בינו נא אחי אהובי להנמשל אשר אגיד לכם, כי התורה היא לבוש המשיח, והוא תכלית התורה באמת, והכונה בנתינת התורה ומצותיה היתה לשרש מלבות בני ישראל אמונת עובדי אלילים ערות מצרים ולעשותם מוכנים להתגלות המשיח והנה התלמודיים אשר לא אבו או לא יכלו לראות את אור המשיח לא מצאו כל כונה בהתורה רק מעשי המצות ומרגלא בפומייהו מצות אינן צריכות כונה והנקל היה להם לתלות בהן בוקי סריקי. ויצא מזה מה שיצא לחרפתינו נגדה נא לכל העמים, אשר סדמונו לבוא אל מלכות המשיח בעוד אשר אנחנו נושאים את הלבוש על ראשינו לכסות את עינינו מבלי ראות אור השמש כי יהל בהודו והדרו. ואנחנו דומים להפועלים העובדים בבמת ישחק תחת מקום מערכת המשחקים ומניעים את כל אופני כלי המערכה אשר מתחת להרצפה, ופעולתם תחראה למעלה ובעת אשר כל המון הנאספים ישרקו ויריעו וומחאו

לעשותם ואולי אלהים עשה את הדבר הזה למען העירם על הדבר! לנו איז כל פלא בראותינו גם עתה את אחינו היהודים כי לא ידאג איש בעד אחיו אם יחסר לחמו וימות ברעב עם צאצאיו אך אם יראוהו עובר על איסור קל או על מנהג ישו ישנאוהו וישטמוהו ואת ירדפוהו עד חרמה, אם אך יהיה ביכלתם, וכן היו היהודים מאז כי טביעתם בבוץ חמר המצות עורה את עיניהם וסכלה את דעתם לבלי התבונן על אשר לפניהם. שקידתם בלמודי אסורי שבת פעלה על נפשם יותר מכל הנפלאות אשר ראו עיניהם עד כי רצו להרוג את הנפש נפש העולם על אשר רפאה את האדם והחולה נשא את משכבו בשבת ומה ענה אותם המשיח אבי פעל עד עתה וגם אנכי פעל הורם בזה כי לא מחשבותיו מחשבותיהם כי היהודים חושבים ומציירים את אלהים כי ברא את התבל בששת ימים ומאז שבת ממלאכתו הוא יושב ומזווג זוגים ומטה אזן לפלפולי יושבי בית המדרש ושמח על רוב חדודים ועקימתם את הכתובים ואלהים כזה היושב בטל הוא בודאי מקפיד על עשוַת מלאכה בשבת וזה שאמר האדון ...אבי פועל עד עתה" עוד לא שבת אלהים מלברוא ולפעול בכל עת ובכל שעה והוא מחדש בכל יום תמיד מעשי בראשית וכח האב פועל בבן ולזה אמר וגם אנכי פועל מלאכת ה הוא בדבור כאמור בדבר ה שמים נעשו וגם המשיח לא פעל רק בדבור אמר "קום" וַיקם - אך הם לא הבינו פנימיות כונת הכתובים ולא ראו את אור המשיח הגנוז בהם ומעתה איז לנו לתמוה על העלמת מעמי הפרה מהם כי כל הפרשה מפרה האדמה הוא סוד המשיח: כי כל הזבחים הם רק דמיונים להראות כי אין כפרה בלי שפיכת דם והכל יטהר בדם, והוא המשיח היה העולה התמימה אשר אין בו מום ובשפיכת דם נפשו כפר על כל העולם בבטלו את החטא והוא בעצמו היה הכהן

ואיש היה שם אשר חלה את חליו זה שלשים ושמונה שנים. וירא אותו ישוע . . . . וידע כי ארכו לו ימי חליו ייאמר אליו התחפץ להַרָפָא . . . . ויטן אין איש אתי ויאמר אליו ישוע קום שא את משכבך והתהלך ..... כן היה באיש פרטי וכן הוא באיש הכללי זה איש ישראל החלה את חליו זה ערך שלשים ושמונה יובלות שנה ואיננו מרגיש את מחלתו והמשיח היודע כי ארכו לו ימי חליו הוא שואל אותו בכל עת התחפוץ להַרְפָא הנה הדבר תלוי רק בד אם תחפוץ כי קרוב הדבר מאוד בפיך ובלבבך; והיהודי עונה בכל עת אין איש אתי . . . כי חפץ הוא לבא אל ברכת המים — מֵי הטבילה — ע"י כח אחר לא ע"י התעוררות עצמו, והמשיח עונה קום שא את משכבך והתהלך רב לך לשכב על צדך השמאלית קום והתעורר בעצמך אל תמתין אל משען אחרים, שא את משכבך עליך והתהלך לפני ותשוב לאיתנד. ויאמרו היהודים שבת היום אסור לך לשאת את משכבך ויען אותם . . . . וישאלהו מי הוא זה . . . . ויגד ליהודים כי ישוע הוא זה אשר רפאו וע"כ רדפו..... ויבקשו המיתו על כי עשה כזאת בשבת, ויען אותם ישוע אבי פועל עד עתה וגם אנכי פועל, הביטו אחי והתבוננו על הדברים הנאמרים הן היהודים לא השתוממו ולא נתפעל רוחם בראותם את החולה כי קם ונרפא פתאום מחליו אשר חלה שלשים ושמונה שנה, רק חרה להם על כי נשא את משכבו בשבת, וישאלוהו מי זה האיש אשר אמר לך שא את משככך וכאשר נודע כי ישוע הוא זה רדפו אחריו ויבקשו את נפשו וכל זה רק יען כי עשה כזאת בשבת, ואיך לא חרדו על נפשם ולא היה כל פחד אלהים לנגד עיניהם לרדוק אחרי האיש על לא חמס עשה, ואיך לא יעלה כל רעיון טהור על לבם הלא איש פלא הוא כי עשה דברים אשר אין ביד איש

הגדול אשר נכנס אל המקדש האמיתי מקדש השמים והכלי מים חיים רומז אל ברית החדשה, והשלכת עץ ארז ואזוב רומזים כי כל הבא אל המשיח כקטן כגדול יטהר ויִיְשֵּׁעַ והנוגע במת רָמֶז על החוטא כי כח החטא הוא המְיֶּת והזאת שלישי ושביעי הוא הזיית מי הטבילה לשם האדון המשיח אשר קם מן המתים ביום השלישי וגם הוא סוד המנוחה הרמוז בשביעי והשורק את אפר הפרה הם הורגי המשיח והם נטמאו עד אשר ירחצו בשרם במים מֵי הטבילה לקבל עליהם עול מלכות המשיח ואז רק אז יְטָהרו ויושעו מתחלואי הגוף והנפש, ולו חכמו השכילו זאת אבותינו כי עתה לא היינו בכל רע כהיום הזה, אך אין לנו להצטער על הראשונים כי בלי תפונה היתה בזה רצון ההשגחה העליונה כאשר כבר דברנו מזה רק על האחרונים אלה הם אחינו החיים אתנו היום על אלה דאבה נפשנו המה רואים גבורת המשיח בכל העולם גם מרגישים שפלת עצמם בעיני כל, וכל זאת רק בעבור פשעם נגד ה ומשיחו. שימו זאת אחי אהובי על לבבכם ושובו אל ה כי מלכות השמים הגיעה, וחסד אדוננו ישוע המשיח יהיה עם כלנו לקבל אותנו באהבה תחת צל כנפיו ולרומם קרנינו בבניז ירושלים. אמן.

הן אלה קצות דברי המטיף, כי כשל כח עטי להעלות כל הדברים חנאמרים בעל פה בהתלחבות גדולה והתפעלות עצומה ולא אפונה כי בָאֵי חבית שומעי רבר ה לא שבו בלב נבוב כאשר באו ויחר רצון מלפני אבינו שבשמים כי ימשוך על הבית חזה חוט של חסד המשיח וינחרו אחריו המון בית ישראל ולא תעצר האמת בעולה. אמן.

וחסד ושלום לכל האחים במשיח מאת מי שהיה רחוק ונעשה קרוב -- בן יעקב.

דבר יהוה אשר חשמיע האדון ראבינאווימש בבית התפלה , בית כחם' בשבת פ" מטות ומסצי 1885 יולי 1885 קישינעוו.

בשבת יו קרא המטית בפרשת ערי המקלט (משה 4 לה מן 9-34 ובר"ת (מתי ת" 1-27) ואתר הקריאה החפלל תפלחו ברגש קדש, ואתר פנה אל העם אשר היה רב מספרו בשבת זו וישא מדברו ויאמר.

#### אחר אהובי!

מה מאוד ישמח לבי ויגל כבודי לראות את בני עמי נאספים אל הבית אשר שם אחינו האדון ישוע המשיח נקרא עליו, ולבי ינבא לי כי קרובה ישועתכם לבא, מאוד מאוד תגלנה כליותי בראותי כי לאט לאט חַחֵלוּ גם אתם להתבונן על מצבכם החומרי והרוחני כי ברע הוא. ולהביט על הבית הזה כעל עיר מקלט לנוס שמה כל חוטא בישראל נגד משיח ה ונסלח לו, אמנם חוטאים אנחנו כלנו אבותינו חטאו מחוסר דעת ואנחנו בעקבותיהם נלך ועל שרשי רגליהם נתחקה ונאבד דרך, כלנו כצאן תעינו, רועינו רבנינו התעונו, ואל הרועה הטוב לא פנינו, וזה כל פרי גודל עונינו, אשר בעבורם ירבה ענויינו הבה אחי! נתחזקה ונתאמצה בעד כבוד ישראל ותפארתו הנתונה בידי זרים, הלא עם מעולם אנחנו, עם סגלה, זרע אברהם ראש המאמינים, לנו נמסרה אמונה טהרה באל אחד לנו נתנה התורה וההבטחות. לני נתנה ברכת ניר המלוכה לבית דוד, · מאתנו יצא המשיח לפי הבשר, הכל מאתנו ומאומה אין לנו, כי כל אלה נתונים נתונים הם להגוים אשר סביבותינו, הם ירשו את המלוכה מלכות-השמים, ובהם נתקיימו ההבטחות וגם הם יבינו את התורה לפי אמיתתה, כי נגה עליהם אור המשיח אשר הוא תכליתה, ואנחנו מה? נעדרי אמונה, חסרי ההבטחה, שלולי מלכות אלהים, מוזרים מהמשיח, וגם חשׁכֵי

לו שום ערד ושווי עם הבניז בעצמו ובכלות מלאכת הבניז לפי הציור אין בו עוד צורך ומועיל כלל, והוא רק חביב ושמור ביד בעל הבנין כדבר יקר למען להיות כתעודה על גודל חכמת הבונה שעלה במחשבתו לבנות בנין מפואר כזה וכי השלימו בסוף המעשה כפי שעלה במחשבתו תחלה, כמו כן ממש תורת משה הנמצאת בידינו היום וכל מצותיה אחר שנבנה קומת בנין המשיח זה 1885 שנים אין להם כל ערך נגד הצדקה באמונת המשיח, והנה רק כתעודה על עשר חכמת אלהים במשיח כי מלא את עצת עולמים אשר יעץ מקדם במשיח ישוע אדונינו (אפסיים ג' 11) ויתן לבני אדם לדעת את אהבת המשיח הנעלה על כל דעת ולמלאות את כל מלוא האלהים. צר לי מאוד על אחינו התלמודיים מתנגדי המשיח כי הביטו ומביטים עוד היום על התורה ושאר כתבי הסדש כאיש חסר דעה והבנה בחכמת מלאכת הבניז ולא ראה מעולם בנין אבנים הנבנה בתחתיים שניים ושלישים, חלונות ופתחים כפות ועמודים, הרואה ומביט על ציור ותבנית היכל מלך גדול ורחב ידים, המלא בקנים ואותות ורשימות שונות מסכסכות אשה באחיתה וחושב אותו או לאיזה מגלה וספר שנפל מן השמים או לאיזה דבר שעשועים לילדים. ידידי בני עמי! גות התורה וכתבי הקדש הוא תמונה נפלאה מעשה אמן גדול של חכמת אלהים במשיח המפליאה דרכיה, בה ועל ידה אנחנו יכולים להגיע אל השגת נועם אלהים מושיענו ורחמנותו על האדם (תחלים כ"ז לטיטוס ג' 4) עליה אין להוסית וממנה אין לגרוע, כי כל רשמיה קצובים ספורים ומנויים, וכל יד הנגעת בה תקצץ כי מקלקלת ומשחתת את תפארתה הודה והדרה שהאציל עליה החכם מכל היוצר בראשית. כל הגופות והגולמות (פיגארים) שנצטיירו עליה בחרט אלהים המה מלמדים ומרמזים לנו על

דעת פנימיות כונת התורה, ומדוע? מדיע סרנו כל אלה? מדוע אנחנו עם עולם שנואים מעולם בעיני כל, נרדפים נדפים זה כמה? וגם רוח הצוויליזאציע, המחלית ומשנה את כל. גם הוא למורת רוח כל אוהבי ההשכלה חסר כח הנהו לחדש את כבודנו, ולהסיר חרפת שם יהודי מעלינו. רבים מיודעי קורות העתים, מחכמי היהודים וכן מחכמי המשיחיים יגעו ועמלו לפתור שאלת עולם הזאת חקרוה וַיבַקרוה, נתחוה מות מות שעלה בידם כבר ידוע לכל כי סות סות השאלה במקומה עומדת, ואין פותר אותה כהלכה, ושם יהודי עוד לשמצה ולדראון לכל איש. אולם מה שהוא סתום וחתום לפני בן אדם בן דעת קצרה גלוי וידוע הוא לפני רוח האלהים הצרור בכנפי כתבי הקדש החיים עוד אתנו כיום אין כל דבר נעלם ונסתר מנגדו כי הכל גלוי וחשות לפניו. מאמין אנכי כי אם תשימו דעתכם ולבבכם על עומק כינת המצוה של ערי מקלט אשר קראנו היום באזניכם תוכלו בנקל למצוא פשר דבר השאלה הנוראה הזאת. הן כבר נתכבדתי כמה פעמים להזרות אתכם כי תכלית התורה היא המשיח, כאשר אמר פיליפוס אל נתנאל את אשר כתב משה בספר התירה והנביאים אותו מצאנו את ישוע בז יוסת מנצרת (יוחנן א' 46) התורה שנתנה לישראל בחרב, עם כל פרטי מצותיה היו רק אמצעים שונים איד לתת לפני ישראל ולכל התבל כלה מושג האמונה במשיח ודעת בן אלהים, ובצדק נוכל להגיד לכם כי התורה עם כל מצותיה חשונות, הן הנה לפני בני אדם כדמות וציור תבנית (פראיעקט) קומת המשיח שהוא העולם. הן הבונה כל הוא אלהים נתן לנו "אשר אנחנו ביתו" עוד מלפנים טרם התגלות המשיח, ע"י משה והנביאים ציור ותבנית מהבן אשר על ביתו הוא המשיח (אל העברים ג' 6) וכמו שתבנית וציור איזה בנין מפואר אין

הליכות אלהים מלכנו בקודש על רצינו דעתו ומחשבתו בכל התבל ויושביה האל הרחמן מורה ומלמד דעת את ברואיו כפי שטת הפאדאגוגין המורים את תלמידיהם בבית הספר ע"י תמונות וצורות שונות. גם התגלות אלהים אל משה בחרב, טרם חשוג דבר ה פנים אל פנים, חיתה בתמונה ובמראה הסנה בוער באש ואיננו אָכל, אשר תכליתה היתה להראות לבן תמותה רצונו וחפצו של הקב"ה להאיר יושבי חושך ולהחיות רוח שפלים וכי הענוים המה ירשו ארץ, וכאשר משה נתרגש והתפעל מעומק המכווון בהציור ההוא ואמר אסורה נא ואראה המראה הגדול הזה, קרא אליו אלהים מתוך הסנה ויאמר משה משה! שתי פעמים רמוז לו אם תוכו כברו, אם האדם הפנימי שלו הוא כאדם החיצוני שלו אז ביכלתו להתקרב אל ה ויאמר הנני, והוסיה ה ויאמר אל תקרב הלום של נעליך מעל רגליך כי המקום אשר אתה עומד עליו אדמת קודש הוא הרמז בזה כי מַאַּי היכולת לאדם להתקרב אל האלהים ולהתדבק בו טרם הסרת והפשטת החנאות ואהבת עצמו העומדים כשטן לאדם וסוגרים ומנעילים בעדו הפתח המוביל לדרך החיים, וכי אחרי הזדכות גופו ונפשו של אדם תפקחנה עיניו לראות ולדעת כי קרוב ה לכל קוראים אליו, וזה המקום אשר אתה עומד עליו אדמת קודש הוא.

ומה נואלו התלמודיים בחשבם להוסיף ולגרוע על תמונת התורה בשלש עשרה מדות שלהם בקל וחומר ובגזרה שוה וכדומה, והמה דימים כאותו הדיוט שראה פעם אחת תמונה אחת נפלאה מתמונות הצייר הגדול הרומי רפַאל בבית עקד התמונות, וייטב בעיניו להוסיף, טפת דיו על אישון עין התמונה לעשותה שחור ותהיה יותר נאה לדעתו, והשחית חין ערך יפעת התמונה אשר אין על עפר מְשְׁלָה, ולדוגמה מה

שעשו עם התמונה היפה שנצטיירה בכתובים וכל בְּנִיךְ למודי ה (ישציה נ"ד) הליכות עולם לו (חבקוק ג") ואמרו אל תקרא בְּנַיִּדְ אלא בונידְ אל תקרא הליכות אלא הַלְכות, למען הבטיח לדעתם עולם הבא לשונה הלכות בכל יום, ומקוצר שכלם ועיורת עיניהם לא יכלו להבין הפסוק במובן האדון המובא בהמבשר יוחנן (ו' 45) ולמען למנוע את תלמידי המשיח מסגנון למוד תורה ונביאים כזה התאמץ האדון בעצמו לפני מיתתו ואחר תקומתו לפתוח את לבב תלמידיו איך להבין מיתתו ואחר תקומתו לפתוח את לבב תלמידיו איך להבין את הכתובים (לוקס כ"ד 45).

ומעתה בהביטנו בשים לב על התמונה שמצנת לנו התורה בהמצוה להקרות ערי מקלט למען ינוס שמה כל מכה נפש בשגגה ולא ימות הרוצח עד עמדו לפני העדה למשפט ואם בשנאה יהדפנו אי השלד עליי בצדיה וימית מות יומת המכה רוצח הוא גואל הדם ימית את הרוצח בפגעי בו ואם בפחע בלא איבה הדפו והוא לא אויב לו ולא מבקש רעתו, והצילו העדה את הרוצח מיד גואל הדם והשיבו אותו העדה אל עיר מקלטו אשר ינוס שמה רישב בה עד מות הכחן הגדול אשר משח אותו בשמן הקדש, ואחרי מות הכהן הגדול ישוב הרוצח אל ארץ אחזתו, כי הוא יחנית את הארץ ולארץ לא יכופר בדם אשר שפך בה כי אם בדם שפכו. — אנחנו קוראים מפורש כי יען שאבותינו בעלי קשי עורה ערלי לב ואזנים החניפו את הארץ אשר ישבו עליה בשפכם דם כל הנביאים (ליקס יא 50. 49 והשליחים ורם הקדוש והנקי של בן אלהים ישיע הנצרי, הרשות ביד העדה האיירופית לשפוט בין המכה "היהודים" ובין גואל הדם תלמידי ישוע שהם אחיו ואחיותיו (לוקס ח" 21) על המשפטים האלה. ואם אנחנו עוד נקשה ערפנו כאבותינו ובאיבה ישנאה נכחיש במשיח, ונאשר ונקיים

AND THE RESIDENCE OF THE PARTY OF THE PARTY

בפינו ובמחשבותינו עלילות של אבותינו נגד הנביאים וישוע המשיח ולצעוק הצלב הצלב ולאמור כי טוב טוב עשו מרצחי הצדיק שצלבו אותו על צלב על לא חמס עשה ולא מרמה בפיו, אז דין רוצח לנר, וגואלי הדם מותרים לרצוח ולהמית אותנו במובן מלת רציחה כפי שבאר האדון, לקצף עלינו ואם כעת אחרי (22.21 מתי ה' 22.21) ואם כעת אחרי התגלות המשיח וצדקת ישוע אור יצאה כי הוא ולא אחר הוא המשיח אק עתה נודה בפינו ונאמין בלבבנו כי הוא היה הכהן הגדול אשר משח אותו אבינו שבשמים (עיין רש"י) בשמן הקדש ולכן מותו היה מות כהן הגדול, אם לפי דברי האדון בתפלתו על הצלב: אבי סלח להם כי לא ידעו מה הם עושים, אז נהיה אנחנו נדונים כמכה נפש בשגגה והצילו העדה האיירופית אותנו מגואל הדם, ונשוב אל ארץ אחזתנו במות הכהן הגדול מאחיו הזה האדון ישוע המשיח אשר נתן את נפשו גם בעדנו לגאלנו מכל עול, ולטהר לו עם סגלה הזריז במעשים טובים (לטיטוס ב' 14).

אנא אַתִּי שימו לבכם לכל הדברים הנאמרים, התעוררו מתרדמתכם הנוראה, רחצו ידיכם מדם הנקי אשר שפכו אבותינו, התבוננו על גודל הענויים אשר סבל אדונינו עבורנו, הן משה אשר היה סרסור לברית הישנה התפאר כי לא קבל שכר סרסור באמרו לא חמור אחד מהם נשאתי (משה 4 ט"ז 15) אבל האדון ישוע המשיח לא בלבד כי לא קבל שכר סרסור, אך נתן גם דמו ונפשו כופר פדיון נפשותינו ובכל עת הוא מוכן לקבל אותנו תחת כנפיו אם אך נשוב אליו באמת בלב אחד מלא אמונה מהורה ובאהבה לא צביעה, ואז תושעו תשועת עולמים מאת האלהים האב ומאת בנו האדון ישוע המשיח. אמו.

DRUCK VON ACKERMANN & GLASER, LEIPZIG

**中**のローロリンフ

139

# רברים נחמים

פאת י הארינאוויטש

דרשן לעדת ישראל "בני ברית הדשה"

УТВШИТЕЛЬНЫЯ СЛОВА

и данопочи 🔭

I. РАБИНОВИЧА

ВЪ МОЛИТВЕННОМЪ ДОМЪ "Израильтянъ Новаго Завъта" въ кишиневъ.

КИШИНЕВЪ. Печ. вь тип. І. Рабиновича. 1837.

> בית הספרים הלאטי וראיניברסיטאי יור וושוריוס

Deliteson colones South 1887:501

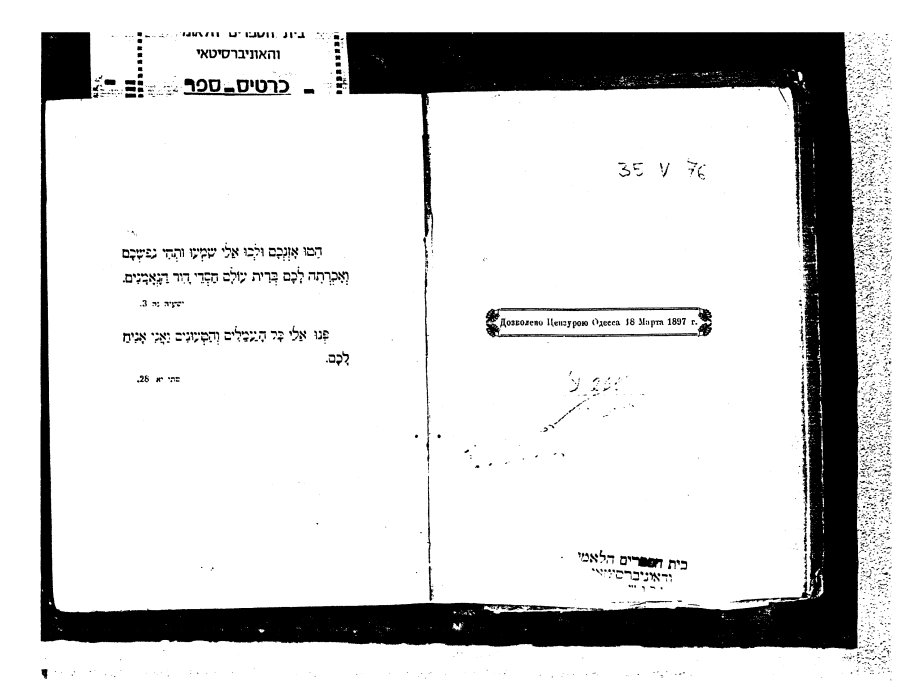
So: P.1-112 hour vay.

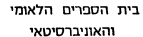
Nye p. 113 8/4 1888 p. 122 7/4 1887

No p. 142 = 8/6 1885

12 1888

1 66 Top anh. Sie





# רטים םפר

.8

נדרש בשבת. מדר שופשים אוינוסט 3885

דברים יו 4<u>-20</u>, שביאל א מו. כוקם כב 24<u>-24</u>

אחי ואהובי! בני עם ישראל, אשר לשמו ולזכרו
יתעוררו כל חושי בי, ישראל! זה השם הנכבד ויקר,
אשר בו צפונים וספונים רעיונות נשנבים, זכרונות
נתמדים. ומה הוא העם. הנושא את השם הוה. פימים
האלה? אהה! תתתי ארגו בזכרי זאת. עמי, האם ישראל
שקף? הלא "ושיד" תקרא? הנף עם בזוו ושמוי,
שנוא בעיני כל. הזה הוא העם בו בחר האל לעם

מגולה ? העם אשר לו נתנה התורה ודברי הגביאות אשר המה מקור היים לכל יושבי תבל תחת השמים ? הזה הוא ישראל אשר עוד לפני שלשת אלפים שנה סבר לו מחוקקו הנאמן, משה, תקן מלוכה על פי מקך, שופטים ושוטרים, במשטר נכון וכדד ישר כיאות לאחת הממלכות הנאורות בזמן הזה? בעת מה היה קד ? עמי! בְּלָאִים יְירדת!! נפלום פניך ואין מכיר אותך!! האמנם, הלה ישראל. הה! מה ארכו ימי מחלתך! מתי בַּרְפָא ?!

הן גם הכפי העפים יתפלאו וישהוממו עליך. אך המה משתוממים לא על אריכת מחלת ך, רק על אורך קיומך. המה רואים כי רבים מעמי קדם מאשוד וכבל, אדום ומואב, אברו מן הארץ, ספו תמו מתחת חשמים, ורק אתה, ישראל, לפרות כל הצרות, הרציחות והרדיפות אשר השינוך בימי נדודף, עודך הי. מה אדמך עמיץ ומה אמשול לך ישראלץ כאניה סוערה בלב ים, אשר היא עם כל תמודותיה

כבר שקעות בתוך המים, אך ראש הַרְנָה יצוף וַנֵּרְאָה

\_\_ 7 \_\_

למעלה, יהוג וינוע על פני המים הנה והנה. אניות רבות ישיטו על ידה. מהנה, אלה יעברו במה דרכם. ואלה ימכעי בתהום מים רבים. אך הסוערה הזאת עורנה תניע יתתנודה. לא תצוף פעל ולא תרר פפה. כמו כן גם אחת. עמי "ישראל" נחלית. נדכית, נפלק, השברת, אין פתום בבשרך, ראשך בתרחר, רגליך כברים, גם כל הושוף מתל בך. אך עוד שאו לבך רופק: איבריך פעם בפעם עודם מְתַפַּרְפַרִים וָקְנֵי חיים ירא: בהטי פניך. עודך הי. עוד שם ישראל תופף עליך. הניע ותתנודר בנבבי ים התבל: לא תמות קשהת ולא החיה בחיים. במצב נורא כזה הנף עומר כאות בשנים. תדה נפלאה היא, ותהי לחדה גם בשיני רכמי העמים. אולם הם יביטו וישתוממו עליך רק כעל מחוח יקרה וורה בבדרי החלוכות התבל בקר רוה. ברוח זה שחוקרי כדור ארצנו וגעהאלאנעןי פחקים על אי אחד מאיי הים לדעת אם תחתיו בימים מקדם היה ההים מים רבים ואך עתה הארץ עלתה ונגבהה ותהי לאי, וברבות הימים, יוכל היות, עוד יתנדל ויתרחב עד כי יהיה לארן רחבת ידים, או, לחיפור.

כי לפני אלפי שנים האי הזה היה ארץ גדולה ורחבה אשר אחרי כן לאט לאט נשקעה לתחתיות חים הסובב אותה, ובעבור עוד מאות בשנים תקטן עוד יותר עד אשר חים יכסה אותה כלה, ואבד זכר האי הזה מתחת שמי השמים. כן וכן חכמי דעמים חוקרים ודורשים אודותיך, לא כן אחיך כן עכך, כמוני, אשר נפשו עליו תשות בראותו אותך במצב איים כזה, באין אות

בני עמך הראשונים, בעלי התלמוד ואחריהם הרבנים, גם הם נהלו על שברך כי רב הוא וידמו לרפאות את מחלתך הארוכה, הנשרשה בתוף עצמותיך ונקלמה בתוף כל מיתרי גוף. בסמי מצות בדויות: אתרוג נאה, תפילין שהורות, בעור המין משהו. פאות ארובות, ציצית גדולות, ובדומה. אך עברו מאת בשנים ומחלתך עודנה אנושה, אז ראה ישראל ויוכח לדעת, כי מאשריו מתעים, רופאי אליל כלם, ואין מרפא בסמי רפואתם, צי המה עוד הועילו להרע למו, להבאיש רוח עם ישראל בעיני העמים האורפים וותפרקו בני ישראל את החבושים שהבשו למו רופאיו, וותפרקו בני ישראל את החבושים שהבשו למו רופאיו,

\_ 9 \_

ווואלו ללכת לרוה העת החדשה, אשר אמרו. כי מרפא בכנפיה.

בימים החם קם בןרמנחם, ראש משכילי העברים באיש הבַענָס, וברוב חכמתו חקר ומצא ת רו פ ה ה דיש ה לאחיו היהודים הגענים והגדכאים, והיא: מברית ולחתוך את שם עם בעל נו ישראל ויטור אומר כי אין שום לאומית לישראל. לזאת, לא עם יקרא, אך אהים "בני אמונה אחת" המפוזרים בכל חלקי הישוב. היהודים הטרים באשכנו, אשכנוים בני דת משה הם: בצרפתרצרפתנד תני דת משה וברוסיהה רוססים בני דת משה. תלמודי החוקר הזה ועמהם כל משכילי הדור ההוא ששני ושבחו לקראת ההבצאה החדשה של בןרמנחם כעל כל חון יקר ויתאמצו בספריהם השונים להוציא אותה האור, להביאה לידי פעורה ומעשה. דמו בנפשם כי עוד מעם יתבולה בעמים ויתערבו בנוים ורפא להם. האנית־הלאומית של ישראל תרד בפצולות והתחום יכסה גם ראש תירטה. אך לא עברו עוד כשני מאות בשנים וחנה הקנאה בת ההתבוללות הולידה את אנשיםיםיםום, אשר בפיפה <del>- 11 -</del>

איך לכהר רפואתו. הראשון שבהם החל לחקור על כנשי החולה אשר יעשה אותם וחי בהם. השני שאל על שפו פה הוא לפען דעת על שם פי לכתוב רשימות התרופה וורעצעפמי, כאלו אם שם החולה פלאי הוא אין מהיכולה להמציא לו רפואה ומזור. השלישי שבהם החל לבקש תהבולות איך לשנות מקום ההוכה. אין אחד מהרופאים משים כב לככנת מעמד עו ההותה הנוכחית. בין כך רגעי החולה ספורים המה, ב לא מעשים לא משרה. אשר אין שם לא מעשים אין אין די לידת שאולה. ולא שם ופקום. אלה רופאיך, ישראל. ומה תעשה כיום ז מראה תשב התחבה עוד אלפים שנים ער אשר הראה מפים מנים ער אשר הראה רי מין האתרונה זאת, הישוב ארץ היישוב ארץ היישוב ארץ היישוב ארץ ישראל" אשר תרכש בכסף עשיריך. אך בהכל יסודה. בי לא דובים ולא יערץ "הוי! קשה כח הסבל" אשמע מכל עברים. צר לי עליך, בת עמי, כי שתית, מצית, את קבעת כל כום רפואות אשר הושימו לך פעם בפעם רופאי אליל. ספי הרפואות נהפכו לרעל משחית. בבשנך הרק מכל לחם שמים. צבתה בשנך נפלו ירביך. קשתה מחלתך. נוס בי של בי ל כנה את בה

וסערה דרכו. מקולו נשברו חלונות היהודים לרסיסים. נקרעו כסתותם ונפזרו נוצותיהן. מעערתו היה ים התבל במרקחה, העלה הקיא את אניתרישראל על חוף צרות ופצוקות הדשות.

בימים האחרונים הרעים האחה קמו המשכילים.
בעלי מכחבי העתים וכופריהם וירימו בקולם, קול נאצה
וגדופים, על זה האיש משה מענדלכואן על כי הוא הסב
כל רעת ישראל כזמן הזה, וישובו וידגו על פי הרעיון
הזה: אמנם כי יש לאומית לישראל; כי היהודים־עם
לבדד ישכון ובגוים לא יתערב. למען לבצר רזה לאומית
שלהם הוא מה ניה ויץ לשנות האויר של חוין לארין
ולההליפו באוירו של ארץ ישראל. כאשר יחזור ישראל
לארין אשר עזב זה (1800 שנים ישוב לאתנו ויונת
לב בכחו להשיב את היהורים שבה ציוף צופתיו על כל
משל רופאי ושראל האלה למה הוא דומה. לשלשה
משל רופאי שנתאספו ויבואו להוקה מסובן, השוכב ככול
עין על ערש דוי בלי תנועה ורגש. וימתקו סוד ויתיעצו

אגי ידוה רופאך" כתוב בתורתה, ישראל! אך אם יהוה ירפאך תרפא. אחי! כמה פעמים קראהם הכתוב הוה, שנים מקרא ואחד תרנום. ולא אחת התבוננתם בו כראוי. לולי שמתם עליו לב כי אז נובחתם לדעת. כי כל עוד לא תישרו ותקיימו בדעתכם ושכלכם, כי אכנם שוא וריק הוא לבקש מוור למכת ישראל מיד בן אדם ימות, – לא תצמחה ארזכתכם ... ישלה דברו וירפאם" דבר רוח הי בפי המשורר בתהלים. אך על ידי דבר יהוה אשר יש לנו מעבדיו הנביאים תצמה ארוכתנו ותביא רפואתנו השלמה. מחיונותיהם נוציא משפט לאור ככל מה שנונע לשאלת היהרית האיומה.

הנכיא ישעיה אחרי אשר ראה בהיונו: כי כלה ונחרצה יהוה עושה בקרב כל הארץ.... איך דמי הקומה נדועים הנבוהים ישפלו.... והפעם רוחו בקרבו, התנחם ויאמר: "ויצא הו מר מנזע ישי... ונחה עליו רוח הי.... המו אזנכם, אחי! בינו נא דברי הנביא, המנעים נאום הזה, והאמינו בם. רק אז כאשר האמינו הרפאו והושעו: שאלת היהודים הקשה

\_ 13 \_

כשאול. תבולע לנצח ומחח הי דמעה מעל פניכם לעולם. דעו. כי אני עומד לפניכם הפעם, לא למען לכאר לכם מקראות שונות בתינוך. רב לכם מכארים ומפרשים המה לא הביאו לכם שום תועלת בבאוריהם ופרושיהם! בתבי הקודש עודנם לפניכם כספר החתום. הפצי היא רק להעמידכם על עצם ותוכן דבר הי אשר אין צריך לכל ביאור, רק לאון שומעת, לב מהור ושכל ישר.

אמרת אלוה הצרופה על שפתי הנביא: ויצאהוסר מגזעישי, ולא מגזער דוד, הלמדנו
דעת, כי בהפצנו להשכיל על מהות ואימות המלמות
שמים שתבנה ותכונן פכל דעלד על ידי משל
מגזעישי שיצא מבית להם והוא א<u>דוננו ישוע המשיח</u>
עלינו להבים אל מעשי אלהים עת יברו ממלכת ישראל
על ידי הגער דוד, אשר הוא, ולא ישראל, בהר בו
למלך: לשים לב להתבונן איך צמחה ועלתה מלכותו
של דוד בתוך בית ישי אשר כבית להם.

בעת אשר שפעת דפיונות קדושים כםו את ישעיה ותנת עליו רוח אלחים, רוח הנבואה, להבים:

Kop i ed 1885 Kischineu p.8 כרטים םכר

**— 15 —** 

שאול? אני מאסתיו ממלוך על ישראל. לך ואשלחך אל ישי בית הלחמי כי ראיתי בבניו לי מלך. הי אמר: לי מלך, גם לא הגיד מיד את מי מבני ישי יששה, רק אמר: ומשחת לי את אשר אמר אליך, למען לחומה את שמואת, כי לא את אשר יימב בעיני האדם מוב לפני ה', לאמת את דברי האדון: "בני אדם אחבו את החושף מן האור" אמנם כן היה אנו רואים, כי בבוא שמאל אל ישי מיד ראה את אליאב ויימב בעיניו ויאמר: אך נגד ה' משיחו.

אז אמר הי אליו "אל תפט אל מראהו ואל נובה לי כי מאסתיהו. כי לא אשר יראה האדם, כי האדם ידאה לעינים ואלהים ללבכ" והתבוננו, זאת אמר אלהים אל שמואל אשר התלמודים אמרו עליוזכי הוא שקול כנגד משה ואדרן, זמה נענה אנהנוי אז קרא ישי לאבינדב, ויאמר שמואל: גם כזה לא בחר הי. ויעבר ישי שבעת בניו ויאמר לא בחר הי באלה. מאשר ראה שמואל כי עמד ישי מהעביר לפניו עוד בנים השתומם מחד: הלא הי אמר לו: לך אל ישי ומשחת מבניו לי מלך על ישראל, ויקרא בתמהון רוחו: התמי הנערים?

האותות לאחור הוא נמלא בשטון וגיל, יען בתודרות ומעשים של מלך דוד הראשון, הגער הקשן, מנערי ישי, הרועה בצאן, חזו עיניו את ראשית הולדות משיח אלהי יעקב; תקות ישראל ותפארתו; העמנואל, אשר על ידו יצאו לאור כל ההבשחות והברכות של יהוה, וגם האחרית: איך על ידו יגור ואב עם כבש ינמר עם נדי ירבין, וגער קשן,-תמשיח, שהוא בן גער הקשן של ישי שבית להקרנוהג בם.

תולדות מלכות דוד, הכתובות על ספר שמאל א, יאירו לנו המלות: "נער קטן" שיצאו מתחת לשון למודים של ישעיה. קאיפ 16, שם הוצג לפנינו מחות יקר ונפלא, הנותן לנו מושג קטן בהפין ורצון אלהים. מסדר ואופן השליחות שנמכרה לשמיאל הנביא להמליך מלך על ישראל, המבוארים שם, אנחנו למדים, כי אחרי אשר מלך שאול על ישראל שתי שנים מאם בו הי, כי לא הקים את דב דו. יען כי שאול היה איש יפה נבה הקומה, בחור וטוב, ואין איש מבני ישראל מוב ממנו, לואת היה רע בעיני שמאל להסיר אותו ממלך. אך הי אמר אל שמואל: עד מתי אתה מתאבל אל

אך אז ענה ישי: עור שאר הק שן, כמו הצדיק את עצמז על אשר לא הביא עד הנה את הבן הקשן הזה יחר עם שאר בניו הומיף לאמר: "והנה רועה בצאן" בווכתו כי לא עלה על דעתו כי בקשן הרעה צאן יבחר חי למלך על ישראת. "וישלה ויביאהו ויאמר הי אל שפואל קום משתחו כי זה הוא" הכוונה: אל תרבה להקור ולשאול על דבר אלהים, המפליא דרכיו רק "קום משתחו", כי בנער הקשן הזה, לפי ראות עיני, ולא לפי ראות עיני, נילא לפי ראות עיני, בשר, בתרתי למלך עד עיכי.

תכלית רצון הי בבחירתו זו היתה, לפטן דעת כל ע מי ה א רין כי יש אלחים בישראל. ראשית דעת הזאת החלה לצאת לאור על ידי הקטן הזה בצאתו למלחמה נגד הפלשתי כמסופר בקאפי 17 הסטוך. כותב הספור של מלחמת דוד עם גלית מתאר לנו הפלשתי כאיש צורא ואיום, גבור חיל ושניא בת; כי גבהו שש אמות וזרת; נושא כלי זיין מזורים: כובע נחושת על ראשו ומצחת נחשת על רגליו לבוש שריון קשקשים אשר ראשו ומצחת גחשת אלפים שקלים ולחבת הניתו שש מאות

**— 17 —** 

שכלים ברול-מכפר לנו: איך ברוב נאותו ובמחונו על כת ונבורת בשרו חרף את פערכת ישראל לאפר: "תנו לי אי ש וכלחבה יהדיון שאול הבלך וכל ישראל בשבשם את דבריו התו וייראו באדי, איך בני ישי הנה ולים הלכן אחרי שאול לעלחמה, אך דוד, אשר היה הקטן שבהם, נשאר אצל צאן אביי ב ב יותו הוחם. אך הפקרה, הוא הביא את דוד אל המערכת, כי שלה אבין בידו אכל או אחיו. שיפי לבככם, אדובי, להספור היכר והנפלא הוהו כי בו הפקור לכל חכדת ותפארת ישראל, בו נגלו לפנינו תולדת צמח דוד אשר בלנו גם חיום, בעת נלותנו. צועקים כפה אחר ...דור מלך ישראל הי יקים" פה אנו רואים כי דבר הי בפי יעקב אבינו: לא יכור שכם מיהורה, לא שב ריקם. אך עשה אשר חפון יהיה. מה נפלאים הרכי יהוה אלהינו! דברים נוראים ונדורים אשר כבוד עם ישראל הלוי עליהם באים אל העולם ויוצאים לידי פועל בלאט. בדרך מקרה וצדדי, אמנם, אל מסתתר אלחי ישראל מושיע. הוא נותן יד ומקום לרבחירה החפשית שנתן לבני אדם

2

**— 19 —** 

אותם בכלי הרעים (אגכי הרועה רכוב) ויקרב אל דפלשתי, ויאמר אתה בא אלי בתרב ובחנות ובכידון. ואנבי בא אליך ב שם יחוח צבאות אלחי מערכות י של האל אשר הרפת, היום הזה יסגרך הי בידי .... וידעו כל דארץ כי יש אלחים לישראל. השפיניתם, אחין האם קראתם באיזה כפתדברי היכים לעמים הקדמונים כפור מהן כי נער קבן רעה בצאן הרהים עוז בנפשו ויעז ברוח לדבר בדברים האלה אל נבור נורא וידוע, אשר נכו מפניו מלך וכל עמו. כה היתה מנמת רוחו של דור בנצחונו זה? לא להראות כה זרוטו ונכורת. בשרו, רק להראות כח רוה האלחים חיים, כאמרו: למען ידעו כל הארץ כי יש אלחים לישראל. אך בכח החפין הנשנב האלהי הזה אמין הנער דוד את רוחו וחרף נפשו לנצח את המחרף הפלשתי. זאת היתה מברת בלך הראשון מנזע ישי אשר יהוה בחר בנו וזאת הוא גם מטרת כלך ישראל האתרון מגוע ישי החי וקים לעולם, הבן איהים, ישוע פשיהנו, להביא את כל המאמינים בו אל ההכרה והידיעה כי יהוה לבדו הוא אל אמת וישוע הוא המשיח אשר שלח ניוחנן יו 9) ומניה להם היכוכה, לתלות הרברים בהמקרה, למען הרבות "לכרו של המאמין.

כשמוע דור את דברי הפלשתי לבש קנאת הי צבאות ויקרא: מי הפלשתי הערל הוה כי חרף מערכות אלחים חיים: על דברי שאול חבלה: ילא תוכל להלחם עם הפלשתי הוה כי נער אתה והוא איש מלחמה מנעוריו ענה דוד בתמימות: גם את הארי גם חדוב הבה עבדך, והיה הפלשתי הערל הוה כאחד מהם כי חרף מערכות אית. כיון בזה לאמר: כי רק רוח האלהים אשר בררב האדם היא תחיהו ותאמצהו. אולם, יאיש אשר אין רוח אלהים בקרבו נמשל כחית השרה, וכבחמה נדמה, ועיכ אמר בבמחון לב: יהוה אשר הצילנו מיד הארי ומיר הדוב הוא יצילני מיד הפלשתי הוהי כי המוב לפני הי, הוא ימשילהו על מעשי ידיו ומשים כל תחת רגליו. אחרי כן, כאשר לבש שאול את דוד מדיו שריון, גם שם הרב על למדיו, הנער דוד הסירם מעליו, להראות, כי לא בקשת וחנית תשועת ישראלו ויקה בידו רק את מקלו. מקל הרעה, ויבחר לו חמשה חלקי אבנים (אבן מאסו הבונים) וישם \_\_ 21 \_\_

אלהיו ... לבלתי רום לבבו פאחיו. או רק או יאריך ימים של מכלכתו הוא ובגיו בקרב ישראל.

מלך כזה בקרב שראל היה רק אחר והוא דוד הקפן בבני ישי, אשר אמר אל מיכל בת שאול: ונקלתי עוד מזאת והייתי שפל בעיני. ולכן נתקיים בו, למען יארד ימים היא ובני ועל ממלכתו בקרב ישראל כי ישוע משיחנו הוא הבן דוד והבן האלהים המלך על בית יעקב לעולם ולמלכותו אי, כין ולוכם א 33 (33) החושר מגוע ישי שחזה ישעיה; נער הקמן, העהנ בזאבים, בכבשים, בנמרים, בנדיים, בפרות ובדובים.

אחי, חביבי! נשוב נא אליו באכת ובלבב שלם ונקבל חלק בבן ישי הזה. אז תוכחו לדעת, כי הוא ישפוט בצדק דלים כמונו ויכה ארץ אשר תתקומם נגדנו. רק בשבט פיו וברוח שפתיו – דברי ברית החדשהר ימית רשע. דעו, כי אבינו שבשמים הנחיל לו את המלכות, והמאמינים בו ישבו במלכותו. הסירו את אהבת השקר מקרב לבבכם ונשו נא אל משיהכם ומלככם ישוע. הוא יניה חשככם ויסיר מכם את העורון ומלככם ישוע. הוא יניה חשככם ויסיר מכם את העורון אמר תנביא: "מי עור כי אם עבדי".

נם להוריע לבני אדם, כי לא ישפטו לפי ראות עיני בשר, כאשר אמר לתלמידיו, בעת התעשקם, מי בהם ראוי להיות הגדול מכלם: כי הגדול בכם יהיה כצעיר והמשל יהיה כמשרת. ווה הוא הגוחל את המלכות, נלוקם כב 26)

את המקך האחרון הזה ראה ישעיה בחזיון בדמות

"חמר מגוע ישי, נצר קמן משרשיו" אשר רוח הי נחה

עליו. על מלך כמוהו צוה הי לאמר: שום השים עליף

מלך אשר יבחר הי אלהיך בו. לפי מבט הראשון קשה

להבין הרבר: אם הי הוא הבוחר, איך יאמר לישראל:

"שום תשים" במה? ואיך ידע ישראל. כי הי אלהיו

בחר במלבו אשר ישים עליון אולם שלשה אותות נתנו

מאת הי לבחון את המלך של ישראל אם בחירו הוא.

אי "אם לא ירבה לו סוסים" אם יאמין המלך, פי שקר

הסום לתשועה; כי עין הי אל יראיו למיחלים החסדו.

ב) "לא ירבה לו נשים" אם לא יבקש הענוגים ומחסדי

בשר. נו "בסף ווהב לא ירבה לו" אם לא ישען על

בחו ועוצם ידו. מלבד כל אלה, ישמור לעשות כפי דבר

הורת הי אשר ההיה עמו. "למען ילמד ליראה את הי

The estant of the word was about the same of the same of the contract of the same of the s

בו כל העמים המאמינים, וועלה למדרנת עם ונוי נכבר,
ישוע משיתנה אשר ירד לשחת, ועלה לשמים, יבוא
שנית בכבוד ינבורה להשליך במצולות ים כל חשאת
ישראל. ממצולת ים אלה הוא ישיב את האניה הלאומית
של ישראל-ויביאה, אל מחוז חפצה: להארץ אשר הי
דורט אותה מראטית השנה עד אחרית השנה,
של החיים והטלום יעשה שלום בין ישראל לעמים,
ויתמלאו בקרב דברי הנביא: וגר זאב עם בבש ונמר
עם גדי ירבץ, "ונער קטן" אדוננו ישוע המשיח המברך לעלמי עולמים-נהג בם. אמן.

עם היהודים הוא העור אשר תלמודי המשיח שאלוהו עליו: מי חשא האיש הזה? או יולדיו ? האדון השיב: לא הוא חשא ולא יולריו, אך לשען יגלו בו מעללי אל. היהודים עורים המה. אור העולם חשך בעדם, ומכשול על כל דרכיהם. אלה הסאציאליסמים והאנשיםיםישים שואלים וחיקרים כיום: האם המה חשאו או יולריהם? התשובה, הנכונה, הנעלה, על כל החקירות ותשאלות, הוא דברי האדון: כי עם היהודים הובה בעורון לבקצת "למען יגלו בו מעללי אל". רק בעביר זה הוכה ישראל בסגורים; בעבור זה הוא מבָה וסעונה, ובעבור זה הוא עורנו חי, למנין על ידו ינלו מעללי הי לכל יושבי תכל: באשר ישיב, באחרית הימים האדה, אל יהוה אלהיו, לאחבה אותו ולהאמין בבנו ישוע הששית, הנשלח לכפר בעד פשעי כל בני אדם. גאי כל הנוים ויפירו, פי אב, ישוני הוא הששיח לישראל; כי היא פקח את עיני ישראל העורות, כאשר פקת עיני העור בירושלים על ידי המרחת השים על עיניו. כאוה הצוקו של הווכת של אז ישיב ישראל לראות באור החיים, אשר הולבים

נם עתה, פלוסיפים, רופאים וחכמים בכל ענפן החכמות והמדעים. והמה העשירו את בהי עקר הספרים בקבוריהם וספריהם, אי לואת, ליהודים, כיונשים ובאי כח החכמי האלה, הרשות להנות מכל מוב אייראפא והוכות לפעום ממחברי עשר הובן של חבפה ופרע דנובת אלתנם ולריק ההלתכם, כ ישע שם עולם אתם צאצא אבות העולם: בני אברהם עוחק וועקב, אטר הבינו את האורים אמת בעוד שאבות חקני בל ני אינפפא היה עזר שקועים ומבועים בכל הועבות, בתאות רעות וומת בשר. הנסיון היומי והכעשים, אשר נקרו ובאו בימים האחרונים האלה, בימי התשע עשרה, הבאה אשר, כמוכם ככל המשפילים, חשבתם לימים אשר אין עוד חפין בשמש לאור יופם ובנגה הירח להאיר על הארץ, יען כי ההשפלה והמרעים החרשים המה אור העולם והחיים של בני ארם. –בבר הראו לכם, הישב לרעת, כי סוף סוף ערומים, רקים ובחוסר כל הנכם. אין איש משים לב לחכמתכם, יען: או כי חכמת הכסכן בזויה, אמר החכם. ב) כי נויי איירפא אומרים: הכפתך, ישראל, חכמתינו. השכלתךיהשכלתנו, וכל אשר אתה רואה

נררש בשבת, סדר לך לך. 5 אכם. 1885

## 25 שעיה מה 9—1 בראשית יב 1 יוהנן ה 51—59.

אחי, בני יעקב! זה כמה נתכברתי לעזרר אתכם מתרדמת היגון והאנחה אשר נפלה עליכם: לעזרך אתכם בעת שתש כותכם מסבת דאגות פרנסה ומחיה בימי מצוקה לישראל האלה, ולהעלות על לבככם תמיד דברי ישעיה: "ביהוה יצדקו ויתהללו כל זרע ישראליי בל אחדל מדבר. אוסיף לאמר לכם, עד מאה פעמים ואחד, כי לשוא כל הצטדקות משכילכם לפני גויי אייראפא ותהלתם לפניהם באמרם תמיד: גם בין עם היהודים היו, וישנם

חדשות בנבולנו לנו הנה. הן בצאת ישראל מאויע לאיירופא לא הביא דבר עמו, להעשיר בו את ילידי ארץ אייראפא. האם תרמו, כי מחכמת החשבון אודת הארבעים המדידה לשיעור מקוה; מחכמת המדידה אשר בשיעיר סוכה, המציאו: נאלילע וניומען את שמתם החדשה בתהליכות צבא השמים: האם ממחלוקת רב ושמואל: אם פוש והודו סמוכים זה לזה, או החוקים וה מוהו גלה החכם קולאמבום את ארץ אמעריקא? התלמור שלכם עם כל נושא כליו, אשר בני אחינו מתהללים בם, עוד כספר החתים לפני חכמי איירפא. המה לא נגעו בו עוד, להנות ממנו, אף כאצבע קמנה. הם אומרים: איש יהודי! הרי שלך לפניך; קח לף התלמור וצא עמו לנהררעה לא מעוקציה ולא מרובשית. אודת ההחלה ביחוסכס: פבר רגיל על לשון מנגדיכם משל האַווזים של השמשל הרוסי הי קרילאף. כאשר אווזים אחרים צעקו מד על אדונם האיפר, כי חלל את כבודם ברחצו אשר הוא לחין אותם, בעת שנהג אותם למכירה על השום כשבויי חרב. ויהי כאשר שאל אותם האיש במה הוא כבודם נדול? ויאשרו: אנחנו

\_\_ 27 \_\_

בני בנים של האווזים הנודעים בשערים לתהלה. אשר אמנם כן, השיב האיכר הצילו את עיר הנדולה רומה אמנם כן, השיב האיכר אבותיכם . הצילו רומה אבל את סון את ב. מה עשיתם ? בכה נתכברתם ? אחי, אנחנו אין דנו להצדיק או להתהלל, בשום דבר, רק ביהוה. כאשר נשוב באמונה ובאמת לאל המסתתה, לאקה: נטראל המושיע, רק אז, האמונה הואת החיה אותנו, תשוב ותעלה אותנו אל מדרנת ומעלת עם חי, אר מעלת עם חכם ונבון. או יבולע מות לאומתנו לנצח. תאכף תרפתנו וחרפת רעבו, כתינו לעולם, כי נשב במח. באין מחריד, החת צל משיחנו ישוע מנצרת, האל גבור השר שלום. כפי שנבאו לנו, מראש ומקדם, כל נכיאנו האמתים. להיפך, באם נשאר עוד בקשית ערפנו ונעוז ישוע המשיח כי נעברנון ומה בנו ישוע המשיח כי נאמין בוץ הלא כרתנו ברית את החכמות וההשכלות. יד ושם לנו בהפאליפיק והקאנאמיע של אייראפא. נהרין לנו שבילי הבירזען, כשבילי השים ופוכקים. או אך רעה נגד פנינו. שוד ושבר נפגוש על כל מצעדנו. מות, שאול ואבדון, ימלכו עלינו לאורך ימים.

חי וקים חמיד בקרב לפות בני עמנו, האחים של ישוע לפי הבשר. הרוה רע הוה הוא הי וחדש בלבם כביום ערב פכח, שבן נענה ונצלב אדון כל הארץ על הר נלנולתא מחוין לשער עיר הקודש ירושלים. עד היום עור לא משו מפי אחינו בני ישראל, הרברי לענ ובון ששפכו עליו או אבותיהם, החשאים, בעת שראו ענות נפשו על הצלב. רוח השבן אבי הכוב, אשר דבר מקדם מנרון הפרושים והסופרים שצעקו : ,,דמו עלינו ועל זרענו" עורנו מרבר מנרון בני בניהם, אחינו בני ישראל, בימים האלה. וכמו כל אחינו שבגולה משננים לבניהם דברי בוז ולענ אלו אשר יצאו אז מפי וקניהם בשכבם ובקומם, מלה במלה, כמו שכתובים המה עד ספרי ברית החרשה, לזכר חרפתם ער עולם לולא כן, כאין לכו הרבורים האלה: הלא נמצאים המה רק בספרים האלה האסורים, כידועו לכל איש יהורי בבל יראה ובבל ימצא ...

ידירי! מהבתובים המעמים, אשר קראתי לפניכם מבשורת יוחנן, תוכלו לראות, כי בסוף ימי בית השני, באשר הפארת ישראל כבר נשכה משמים ארץ, עיר

ידעתי, גם ידעתי, אחי! כי, אף המובים שבכם, המה כמתפלאים ומשתוממים על דברי אלה, היוצאים מפי ביום. בימי המאה התשעה עשרה הזאת, וחושבים אותי לאיש שנכנס בו רוח שטות - כי רבים מלאים בעם וחמה עלי, ולולא חסר הי והממשלה עלי אז הרימו אבנים, מאבני מרצפת רחוב הזהב שבקעשינעב, לסקלוני, ב- המיאפ בי כה לי ולהם? כי באתי להוכיר אותם בשם הי ובשם ישוע המשיח. אך מיום שנחקתי במחלת האחבה לעמי ישראל וקדחת שאלת היהודים ברוסיא יוקדת בין מן העת שכרורי רמי לבבי נתרגשו ונתגעשו מקול דם שה האלהים ישוע המשיה, המטיב רבר מדם הבל, ועפעפי יישירו את אשר הקרו, השקט לא אוכל. כל עת אשר נשמת שדי תחייני בל אחשיך מהרים קולי. בכל עת מצוא, להגיד לבני עמי. פשעם מימי קרם, חמאתם משנות דוד ודור, נגד ישוע משיחנו, אשר אותו, ולא אחר, הקים אלהים מנזע דוד לאור גוים ולתפארת ישראל עמו.

> מה נפלאו דרכי היהורים במרקם העו והנורא בחומר מנוע ישי, בבית דור מלכם! רוח מרד הוה כמו

אוג תורין לל לני הוא בי **– 31** –

היהודים. בעת צרה לישראל כואת התאון האוה יקתת למן את כושב הראש בבתי הכנסותו ויארבון לשמוע בשוקים וברחובות את שאלות שלומם. ולא שלום עכם. לואת באשר שמעו כפי מורה, הגלילו, ישוע כוצרת המלות: יאמן אמן אני אמר לכם אם ישמע איש את דברי לא יראה כות לנצחי אמרן אליו הפרושים החכמים: אך להנדיל ציצית בנריהם עדי ארץ ולהנית על המצח תפילין מרובעות ושחורות עת הי דענו כי שד בך הן אברה מו הנביא עם מת ה ואתה אמרת אם ישמור איש את דברי לא ישעם מות לנצח, האתה נדול מאברהם אבינו אשר מת כם הנביאים מתו למי תתן את עצמך?

יען כי הסופרים והפרושים האלה, הביטו על תורת הי, מצד מבטם האנושי, הקצר והרל, כעל צו מלך נורא ואיום, החפין לררות בעבריו אך בפרה; להכביר את צוארם בעול קשה, למען רכא אותם תחת רגליו. ויחשבו כי המצות הנה מוקרות, כבלי ברול, אשר נתנו מסיני לאסור בהם הירים והרגלים של בני אברהם לבל ילכו שכם אחר עם שאר עמי התבל, אשר-לפי

הקרש היתה תחת ממשלת עם זרו החמים המקרש וקרש הקדשים היו בידי פהנים מחללי כל קדש; כאשר כל איש בישראל, משכיל על דבר אמתו בכה במסתרי נפשו ונאנח על אברן עשו וארץ מולדתו, יען, לפי מעמר הדברים הפרינים ופצב היהורים אז, היה פהנפנע לבל לחשוב: בי בלה עושה הי לעם ישראל כליושבי סרום ועבורה. כי בבית ישראל כבר עלה המשחית לשחת את ישראל; להשבית שאנוש זכר תורתו וכל הבשחות התקוה. שנבאו הוזי יה לעת קץ הימים. בכל ואתו מאשרי העם, הכופרים והפרושים עצמו עיניהם מראות את שפל מצב ישראל בין שאר עמי התבל; הקשיחו לכם מאברן תקות הגוי, ישראל כלו, לימים הבאים; מחלול בבוד דבר אלהים בפי עבריו הנביאים. אשרו לפי המעמד הנראה לעין בשר, היה כאלו נפל ארצה. הרלים הנאים האלה, לא חדלו להתפאר ולהתנדל את עצמם נגד עמים אחרים ביתוסם: כי המה זרע בני אברהם יצחק ויעקב, ונגר אחיהם׳ בני עמם היהורים. בתורתם שקבלו מסיני בקולות וברקים; ברוב פרושי מצותיה הרבות. בהדינים, חומרות ונזרות שתקנו יום יום לפני המון

שבחברון וקברי הנביאים אשר אנו בונים. ישוע בחכמת אלהים אשר היתה בקרבו הבינם לדעת, כי מספת אהבת הכבור השררה על בני עמם ורחקת לככם מראל אמת ואלחים חיים, המה ירדי ונפלו ממה ממה לתהום הבערות והכסלות: כל מעינס אך בחומר ונשם. לואת בל מה שהם רואים ומתבוננים, המה רואים רק את עצמם הומר ונשם. . הסרש כה המה, להבין דברי פין, שהם היים ורות, והם פוזרים בעיניהם. לא זאת בלבד, גם כל ספורי התורה מאבות העולם, אברהם יצחק ויעקב, ודברי הנביאים שנאמרו ברות, כחתומים לפניהם. ויהיו בעיניהם כדברים של אנשים שעברו ובמלו מן העולם. מרוב ענוה ושפלות לא הסיב המשיח את דבריו ישר לשומעיו. אך הסיבם על עצמו ואמר: יאם אני מכפד את נפשי כבודי מאין. א בי הוא המכבד אותי יזה, אשר האפרוי אך בשפתיכם, ולבכם בל עמכם יעליו, כי הוא אלהיכם, אך לא ידעתם אותוי באמונה ואהבה. דעו, פי אברהם אביכם, אשר יהוה אמר לו: ואעשה לגוי גדול .... והיה ברכה

דעתם-מאסם הי ממלוך עליהם אף ביר חוקה.-לכן קשה היה להם להבין המלה ישותי שיצאה מפי האיש ישוע המשיה במובנה הרוחני הנעלה ונשנב. פאשר קשה דיה להם להבין המושג הנכון והאמת ממלות ישחרה ושביתה ויחשבו ברעתם כי השהרה נקנית על ידי מחרת הפוסות והקערות מבחוין, וישכחו כי מי שעשה החיצון עשה גם את הפנימי ולוקס יאי יוהשביתה בשבת הוא לשבות מעשות כל דבר מוב ביום השביעי (מרקום ג 4) הכסילים האלה הבינו את מלת ישיתי במושנה החומרי והנשמיו מות הבשר. העצמות והנידן ולא הטפילו להבין כי ישוע דבר אודות דחית הנפש להוין מצרור החיים אשר בימין חי החיים ובואה בכף הקלע, ולכן נמלאו חמה על המירה מעיר קטנה נצרת שבגליל, שבא אל קרית מלך רב ירושלים. לעיר הכלאה סופרים, וימשוף בחן שפתותיו את לבב פל ההפון אחריו. הריפו קול עליו ויאשרו: יעתה ידענו פי שַר פּרָי רק בכח השר נמשך ההמון אחריך, אבל חכמה ודעת, שחלקנו הנה, אין בך. יהן אכיהם אבינו מת וגם הנביאים מתוף – פאשר מעידים מערת המכפלה

ונברכן בך כל משפחות האדמה. לא מת. והוא, אביכם זה, אשר הי לא כם ה ממנו אשר הוא עשה, ישש לראות את יומיי יום הגדול, באשר ימלאו עתות הגוים ויבואו כל הרברים לתקונם יויראי איך על ידי המשיח בן האלהים חיים באו צרק עולמים ושלום אמת לכל יושבי תבל, גם המלוא של כל הבטחות המובות שנתנו לו ולזרעו אהריו עם ישראל-יושמחי הימיב אמר המשורר: אור זרוע לצדיק, אף כן האור עודנו אך זרוע-בכח, בכל זאת לישרי לב שכחה, המה עודנו אך זרוע-בכח, בכל זאת לישרי לב שכחה, המה ליבי פעולה.

יאם תכתש אויל במכתשת לא תסור אולתו ממנוי אמר שלמה המלך. הפרושים וההולכים אחריהם, אשר עליהם צעק ירמיה הנביא יהזי אויל עמיי הוסיפו באולתם זמשוגתם ויאמרו: הנה אינך בן המשים שנה ואת אברהם ראית ?! התבוננו, המה לא אמרו: אברהם ראה אותך ? הנראה, פי הפצו לרמו בזה, כי גם להם איזו ידיעה, פי אברהם חי לעולם ולפניו גלוי וידוע כל הנעשה בעולם הזה. כעין שנאמר בהלמוד: הראה הקביה לאדם הראשון דור ודור ודורשיו, אפילו מה

**—** 35 **—** 

שתלפוד ותיק עתיד לחדש. אולם, נבהות לבם סאנה לקבל הדבר, כי איש צעיר יחדל אישים כישוע בן יוסף החדש, יראה את אברהם אביהם, או ישים ישוע קין לדבריו. בעיו ושלםן, פיאות לבן אלחים, אשר נתנו אביו ליורש כל, יאמן אמן אני אמר לכם בשרם הברים האלה הכלי אברהם אני היא דפטלים ששמעו הדברים האלה נאלמו דברי הבן דהרש ישוע הלפו בפסיש ויפיצו ויורו האבן. ויהי כאשר ראו כי לא יכלו עוד לנצחו ב דברים של מה בכך: לקרוא אותו שד או איש משוגע וכדומה, של מה בכך: לקרוא אותו שד או איש משוגע וכדומה, ויבו או לידי פעשה: הריפו אבנים לרגום אותו, אך ישוע התעלם ויצא מן המקדש, ויעבר בתוכם עבור ותלוף.

גם היום, אחי, אחרי שעברו מני אז 1850 שנים, רבים מכם עוד מקשים לבבם כיום מריבה, אשר רבו אבותיכם את המלאך הברית ישוע, בעת באו פתאום מן ארץ הגליל אל היכל הי, וכיום כסה, אשר נסו אבותיכם, הבעלי תורה, את המשיח בן דוד, גם כי ראו פעליו הנפלאים, אשר עשה בשם הי אביו לעיניהם. למרות

בל הבבוד והיקר, אשר קנה לו השה האלהים, ישועי משיחנו, בדמו היקר אשר נתן כפר בעד חמא רבים על מובח הצלב מחוץ לשער עיר קדשנו ירושלים, וכל ברך באיירופא לפניו תכרע, ולשון גוים רבים ועצומים אליו תשבע,-הפה מקילים כבור משיח יהוה ומקשיחים את לבבם "בעודל רוע השצב הנוכחי של עם ישראל בקרב עמי איירופא השלוים ושקשים באמונת ישוע המשית. רבים בכם עזר מתחללים בסתר לבבם נגד המאמינים ביחום הגדול. כי זרע אברהם המה. עוד יבימו בנאה וגאון על כל יעם הארין - מאהיהם היהודים, העניים והאביזנים, הנועים ברעב ובחסר לחם, ומתחללים בתורתם הרחבה, שובתה את המחווקים בה בתלי תלים של דינים, נזרות והומרות, המלפפים ומלוים את העצמות. היבשות, היהודים, עד שובם אל עפרם, ומונעים מהם נעימות החיים הרוחנים, אשר נגלו בכל העולם כלו על ידי ברית החדשה אשר פרת הי אלהינו על ידי דם בנו ישוע בהר הקדש בירושלים.

גם היום, אלה מהעומרים פה, אשר כל מעינם אך לבצוע בצע ולטחול כבוד מיחיהם יאידבבודי המה

\_\_ 37 \_\_

במשהוממים על דברי, הארון בימי, אשר ישמור את דברי לא יראה המות לנצחי, בצחוק קל על שפחם שואלים זה את זה: האם לא מת אברדם? האם לא מתו לביאים? כתו כל הנביאים? כמלים ובוערים המה כאבותיהם וקצרה דעתם לדבין המושג האמהל של מות וחיים, של מומאה ובהרה, של עמל ומנורה, החיים, לדעתם גנוזים באלפי אלפים רובל כסף; המהרה היא במי המקוה המסרות מרחות כדי ארבעים מיל, המנוחה בקבלת רוהים ופראצענם! מאוצר המלך בכל שנה ושנה על הכך בסף שנפקד שם ובהיכולת לאמר להנפשי נפשי! יש לך עתידות הרבה לשנים רבות, הנפשי אבלי, שהי ושישי ולוקם יב 10.

גם היום, בעת שכל חכמי אמת שבעמים יהרדו בחרדת קודש על כל הגה ומלה הכתיבות בכפרי הגביאים, מורים ואומרים: בי דברי יהוה אלהי ישראל חיים וקימים לעולם ודבר אחד מדבריו לא ישוב אהור וריקם; וכי במות הכהן הגדול המשיח וקומו מו המתים יצאו לאור ונתמלאו כל ההבמחות המובות לעם ישראל, מאשר אמר המשיח בעצמו: יאני לא באתי ל הפר \_\_\_39 \_

עולם (פיכה הי) האיש הוה תחשבו לשונא ואיב
ישראל וידיכם נכונות תמיד להרים אבנים לרנום אותו
רק המד הי אשר עמו ובכח להשות המשיחות בישינו
אלה החונית היב המשמשת את אלחים הוא עובר
בתיככם עבור והלוף, עד מתי אהי עד מתי ההבתו לא מית כים ז עד מתי תדברו עדים ותדכאו את עמכם את
לא מית כים ז עד מתי תספרו הקותכם אשר בתורה
ותשאו בריתכם את הי רק עלי פיכם ז עד מתי תרא
נגבים ותרצו עמם, תשבו ותדברו בא חיכם, לפי
הבשר, ישוע המשיח ז בינו נא זאת, אחי! ודעו כי אך
בתי ובכנו ישוע משום בידינו וא דקו וית הללו

את התורה בי אם למלאות (מתי 5) ורמו על זה במלתו האחרונה שאשר על הצלב : ינ של בי. בעת הואת. אתם אומרים בלבככם: כי כבר מתו, עברו וכמלו כל דברין הנביאים, אשר חוד עתידות גדולות ונצורות לישראל באחרית הימים: כי אין לכם להשען רק על כה שכלכם וצרור בספכם, וכל המרבה לקבין עושר, למרוף על ימין ועל שמאל, בלי הברל אם השרוף הוא בן ברות או שאינו בן ברית, הרי זה משובח ומהולל. האיש המניו לאמר לכם האמת בשם יהוה: פי ישוע יהצלוב וקם מן המתים הוא לא אל שלא יכול להושיע, אך ירב להושי עי הוא; כי הוא לא אך מנת והלק הטים, הערלים, המסירים משלהנכם ביום השבת את השנורות בעד כום יין, לכל תכשלו חיו באיסור מיקצה, אך הוא המשות, אשר ראה אובורהם ויושוםח, פי על יר ישוע זה הביא ה' על אברהם את אשר דבר: ואברהם חיו יהיה לעזי גדוד ונברבו בי כל גויי הארץ, והאבנים־נזים רבים ושונים-נעשו גם כן בגי אברהם, על ידי אמונתם במשיח בן אברהם ובן דור. וכי הוא המושל בישראל אשר מוצאותיו מקדם מימי

+ and all show i amount fold 7237 1865:25 **—**:41 -—

ננד נכלי השמן, השוכן בימים האלה מרום, יושב בהיכל במו הוא האקהים וכל אוהבן ותאבן אברון פורעים ל לפניו ווקוראים אותו בלאך האור. אך בנשק והאביו תוכלו לכבות את הצי הרשע אשר בשתתי הש כוננים : ננרכם, למען "השבה אתכם מתחת ששמי היי בנהוניכם העורים, בעלי התלבור והלמורי הלמוריו "לא הרעו לכם-בכו שחושבים איון מסטכולכם-בה. בי אסרו לכם לשתות יין ולשכור עם גויי הארן, וומנעו מכם בנותיהם; פי העמיסו עליכם עול להתפלל: שהתית מוסף, מנחה וערבית, או בזה, כי הבדילו לכם בין בשר לחלב כבין קדש לחול. אסורים ותקנות כאלה אינם מעוררים דאנה ופחד אולי על ידם יאבד ישראל. המה רק במכות מריות על עור בשר העם אשר כל רואיו מסתיר פניו ממנו, וסורה, סורה, יקראו לו. הרעה העצומה הנוראה והמסוכנה שהכבו התלמידים לכם היא: כי המה בחכמתם הבדויה, וצדקתם שהקימו למן, נולו מידכם את כלי נשק האור, הכתבי קדש, חמכו מבם את פגן האמונה בהי ומשיחו הארון ישוע. הנכם כיום ערום ועריה. אין החת ידכם לא לחם הול

## בראשית יח 1—15 ישעיה כ' 27 בראשית יח 15—1.

אחי, בני עמי! אחינו הקדוש, העברי שבעברים, השליח פוחום במבתבו אל הרומיים, אשר קראתי לפניכם השליח פוחום במבתבו אל הרומיים, אשר קראתי לפניכם היום, אומר: "כי כל אשר גכתב מלפנים ללמדנו נכתב, למען תהיה לנו תקוח בסבלנות ובתנחומות הכתובים" מזה מהנקל לכם להבין ולחשביל את אשר אני דורש לכם יום יום, כי רק בכתבי הקדש צפונה ישועתכם. הדבר אמת וגבורת אההים שננוזים במאמריהם המה הכלי נשק אשר יש לכם לאחוז בימינכם ובשמאלכם לעמוד

ולא לחם קודש לשבור רעבון נפשכם ורעבון בשרכם.
גם אין חרב-דבר אלהים החי, פועל גבורות וחד מחרב
פיפיזת.-על ירך גבורי ישראל. ספרי התלמוד הרבים
עומדים לפניכם ומסתירים בעדכם את השמש צדקה
אשר אך בכנפיה מרפא למחלת עמנו. עיני ישראל
בהו מראות את מלך המשות, ישוע בן דוד, אשר כסאו
מעמש נגד האב שמשמים.

אחין אפרו"נא אל יהתלפורי הדבר אשר אפר דיוננוכ, הפלופיף היוני, לאלקסנדר הגדול הפקדוני בעת שבא לבקר את דיוננום בשבתו בהחביות: אם חפצך להפיב עפרי, סורה נא, אדוני, מפה והנת לקרני השמש שיורהו לי בהחביות. כן, ידידי אפרו נא ילהתלפורי: פורה, סורה, מעמנו. בקשו נא מאת אביני שבשמים, פי יראה לכם את חסדו ויתן לכם את ישועתכם אשר בשרו לכם כל הכתבי קדש. דרשו נא בכתובים ותמצאי עודות הי הנאמנה, המחבימת פתי. אל האמינו לכל דבד אשר הגידו לכם מאהביכם, בעלי התלפור האמינו בהי אשר הוא לבדו אל אמת ובמשיחו ישוע אשר שלה, ותמצאו חיי עולמים.

מחלת עם ישראל אשר הסיב לו התלפוד, היא בזה, כי מספר אנשיו היו חכמיו, כל אחר מהם חפץ לבנות ולהקים את הרכות עולם העם עולם בצדקת עצמו. אין איש משכיל דורש את האמת. להבין ולמצוא את תכלית התורה, שהוא המשיח כאשר גם אחר מבני ההלפור, בחלופי, אמר י כל הנביאים לא נבאו רק לישות המשוח יען כי המשח האהבה אשר לא תבקש את אשר לה-נכרת מהתלמור ואן לו לכ, כל אחר מההלמידים, אף הגדולים שבהם, לא בקש דבר ין כ אי ערק הנאת עציםו: להסמף להקרא רב והלמור חכם. בעקב זאת לא ידעו התלמידים לשאת חלשות אחיהם הנכשלים ולבנות אותם. באין דעת השיה, אשר לא בקש הנאת עצמו, אלא בכתוב, חרפות הורפיה נפלו עלי, הוא מהנמנע לבקש הנאת חברו לשוב לו, למען יבנה. יהתלמוד בבליי י הוא הנסבה כי בתי נפש עם ישראל נשארו דלים ורקים מכל כחות נפשיות ורוחטיות, נעלות ומובות, אשר בלעדיהן אין אור והיים לאומים. כיום אין לישראל לא אמונה חיה ושחורה, לא אמה, לא הקוה,

ברם נאוכר: אשרנו, שאנחנו ששבימים ופעריכים בבתי כנסיות יובבתי בררשות ואומרים בפה ושפה פעמים הישועה – התורה הנבינאים ווהתלום: ולרחוץ בהם יום יום; או רק או באשר דושנו עצמוהיו באמז בחקה, בסבלנות באמז בחסה באהבה יובקע בשחר אורו וארובתו שהרה לתצבה. הרשו ימיו כקרם; הפקחנה עיניו לראותו את מלכו ביפיו, את ישוע המשיח הנצלב וקם פן המתים או יביר וידע בי הוא זה, ולא אחר, אשר הבינו הי לפני בל העמים; הוא האור לנלות עיני הנוים ותפארת ישראל עמו. אז יתחדשו כנשר נעזרי ישראל ותחלואיו כליל יחלופו. אך רגע קטן-בערף אל הנצחית – עזב יהוה אותנו וברחמים גדולים ובחסד עולם יקבצנו. על העת העתיד הזאת אמר ישעיה: למה תאמר יעקב ותדבר ישראל נכתרה דרכי מהי? הלא ידעת אם לא שמעת אלהי עולם הי . . . . עם ישראל, הקצר רות, חושב, בהסרון דעתו, את אלהיו למלך בשר ודם כמוהו"

לא סבלנות. הגרוע מצל הוא כי אין לו אהבה, השמחה רק עם האפת. נפטות עפנו ישראל יבשות וחסרי כח באפס נואל ופושיע, - ישוע המשות, - כפרחים שיבשים ועבלים באין להם זהרי שמש כפי דים.

ונוכלים באין להם זהרי שמט כפי יטראל; מחלתו חולה, חולה מסובן, הוא עם ישראל; מחלתו נושנת הוא, איננה שומעת לקול מלחשים-רבנים ופויצ שבקחלות ישראל פרוסיה - מאוה לענות מפני, הצרי שנותנים לו הרופאים-המשבילים ובותבי מיע להיהודים. באיש שנחלו כל חלקי בשרו במחלת עזה ועפוקה עוזב את ארין מגוירתו ונוסע למרחוה, למקום שיש שם פעייני דפואה, להחליף ולשנות שם כחותיו ולשדיו על ידי שתית פי מתצב, שמבלכלים בקרבם אלה היסודות מבעים ההכרים לו במבנה נופו. כפו כן עם ישראל אשר עוב זה במה את המקור מים חיים-תורת יהוה-וישאב בקרבם יסודות בריאים ומובים־אמינה מהורה באל אמת. הקוה, ומבלנות ואהבהרהנחוצים לנוף עם ישראל מצר שהוא עם חי בין שאר העמים החיים בתבל – צריך שחוב, אם אך קיומו וארך ימיו יקרים בעיניו, לעווב

My 1184

והכפורד בינו לבין עצמו, עם אחד בלב אחד.
למען נכבר בנפש אחת גפפה אחד את האלהים
אבי אדוננן ישוע המשיח; לקבל אינו את אחיו באהברי
פאשר גם המשיח, אשר היה למשרת לעס ישראל בני
המילה, קבל אותנו, ואו, רק או, הבוא א מת האלהים
לקיים ולמלאות את ההבסחות אשר לאבותינו, פנאמר:
ואברהם היו לטי גדול ועצום .... יונברני בו כל
גויי האריף כאשר כבר נתקיים החזיון של ישעיה
יושרש ישי עמד לנם עמים אליו נוים יקוף כי כמעם
כל הטים הנאורים המה מכבדים את האלהים האב ובנו (יותות)

אחרי הצעת הדברים האלה תיבלו, אחי, להשביל בדברי ברית הישנה, שקראתי לפניבם: יוירא אליו הי והוא יושב פתח האהל, כחום היום, וישא עיניו וירא שלשה אנשים וירין לקראתם ... ויאמר אל נא תעבר מעל עבדך יקה נא מעם מים ... ואקחה פת לחם וסערו לבכם ואחר העבורוי הספרשים נתקשו בהבנת הספור הוה, וירא אליו הי, בלי שום דבר נביאה לאברהם ורשיי אומר: פי הראיה הזאת היתה אך לבקר את

ובי יש לו היכולת להשיג את דרכיו ופחשבותיו אודות עם ישראל, בעת ראותו את הסקרת הי ממנו. הוא הושב: בי בבר הכתיר פניו מסנו ל ניצ ח. לואת אומר הנביא, כי יא להי עולם היי ולפניו זמן אלף אלפי שנה אך כרגע קמן; פחות ממפה קמנה נגד ים הגדול. האל הוה ילא ייעף ולא יינעי. לעשות את אשר בכחו לשלאות דבר הבטחתו לאבות, בפתוב דבר צוה לאלף רור (ההלים סה) אולם, איך? ומה? אין ברעתנו להשינ, פי יאין חקר לתבונתוי הרבה. הוא ינותןי על ידי נביאיו ליעף פח ולאין אונים עצמה ירפהי אולם כל הדבר הוא בתנאי, אם ישראל יאמין כּו באמת, יקוה ויחכּה אריו בלבב שלם. •וקוֵי הי, הטה, יחליפו כחי יעלי אבר בנשרים; אך או יירוצו ולא יוגעו, ילכו ולא ייעפו. הן תשועת אדם קצובה ומונבלה ומי שבומת בה נעשה עיף וינע ונופל תחת משאו ממצוקת התבל הבאה עליו. לא כן תשועת הי. אמנם, אחי חביבי! רק על ידי המשיח, אשר היה קודם שנברא העולם ואחרון על עפר יקום, יתן לנו אלהי הסבלנות והנחמה היבולת להיות בקנו, כל עם ישראל, המפוזר בין העמים

פירש המיפוני על הפסוקים האלה, בספרו מורה נבוכים

. החולה: כמו כן קשה ענין התנלות אלהים בעת שישב אברהם פתח האחל כתם היום. הימיב אמר הרמפין על

בי אשור לשומען אף כי להאמין.

אשר דוחי תחוה בהספור הוה היא זאת: התורה מספרת לנו, כי אברהם אבינו, ראש המאמינים. לא קבל בקרבו הופעת גלוי השכינה, – רוח דעת האמת והחיים האמיתים הנצחים. –פתאום בפעם אחת, אך לאם לאם, בלכתו מסדרנה למדרנה, מאמונה לאמונה, מיק קוה לקקוה, עד אשר לבסוף נעשה משרש ומיסד באהבה. באהבת המשיח, הנעלה על כל דעת אשר לא תבול וא תחדל לעולם. בתחלה כנה אברהם מזפת ליהוה הנראה רק אליו, שנית, ראה את הי במחוה והאמין בו בדעתו ומחשב תו, שלישית, אחרי כן המונתו החוקה באה לדי מעשר, וימל את עצמו, מחותו בן תשעים ותשע שנים, וגם בנו האהוב אז, את ישמעאל. הרביעית, החל לבשר את דבר אלהים והאמונה בו גם לאחרים, זכל אנשי ביתו, יליד בית והאמונה בו גם לאחרים, זכל אנשי ביתו, יליד בית ומקנה בסף, עד אשר הביא נם אותם לידי אמונה במעשה,

**-- 49 --**

ַכל אברי ונופו של אברהם במוכנים להשראת השכינה והאלהית בקרבה, פבתוב: אני בצדק אחוה פניה אשבעה בהקיץ תפונתיה. וירא את אור כבוד. האלהים, לא רק במקום המובחות אשר בנה. אך נם ב פת ח'א ה לו ייותנן הו כאו לא רק במתוח בנפול תרדמה עליו, אך בעצם היום יכחום היום יהתבונגו, פאשר נתגלה בקרבו אהבת המשיח לכל חי, חיש פהר, נפקחו עיניו באהבה לכל אדם, ויהי פאשר אך ראה שלשה אנשים, אינם ידועים לו, רץ לקראתם ויבקשם: אל נא תעבור ... ואקחה פת לחם .. בכח האת הואת היה לו העוז והאמץ לעמור לפני הי פמפגיע בעד פושעי סרום ועמורה לאמר: האף תספה צדיק עם רשע. חלילה לך .... אַך האַהבה, אמר פולום הקרוש, את כל תשא, את כל תאמין, את כל תקוה ואת כל תסבול. אחי! נשקדה נא יום יום על דלתי התורה והנביאים, או יָּפֶּתְחַ לכבנו, להכין מה היא המצוה האחת, שצוה האדון

כרטים-םפף

-- 50 --

האת משיח: אהבו איש את אחיו, ואך או, כאשר תפרוץ האת מהלון בנו אהבה הואת, נדע כי עמנו עבר מן הפות אל מיצי הב ער היות החיים. יאיש אשר לא יאהב את אחיו שאר במתי אמר יותנן השליח. הוא אפר עור: אל נא נאהב במלין אך בפועל ובאמת – ובואת נדע כי מן האמת אנתנו.

אמן.

נררש נשנח, סדר חיי שלה 18 אקט. 1886

Iuch. 16 p.

בראשית כנ. מרקוס יב 18–27

אחי האהובים! הנה חלפו אך רגעים מעטים אשר קראתי באזניכם בתורה, הספור: כי שרה אמנו מתה בקרית ארבע, הוא חברון; איך אברהם בעלה בא לספרה ולבכותה; כי בקש מבני חת אחוות קבר לקבור מתו מלפניו; כי אחרי שהראו לאברהם כבוד נדוק, הראוי לנשיא אלהים, הגידו לו, כי כל אחד מהם מוכן ומוומן להתכבר בוה, כי יהן לו קבר במבתר שרה הקברות לקבר את מתו. אך אברהם נתן תורת

לבבו בעד הכבוד שחזקו לו, וימאן במתנתם חנם,
הפציר בם כי יפנעו בעדו אצל עפרון בן צחר, כי הוא
יתן לו מערת המכפלה אשר לו בקצה שדהו, לאחזות
קבר ב כ סף מ ל א. כי אחר המשא זמתן עם בעל
המערה שקל אברהם הכסף, ארבע מאות שקל עובר
לסוחר. רק אחרי המעשה שקם שדה עפרון והמערה
אשר בו וכל העין אשר בשדה אשר בכל גבולו סביב
לאברהם למקנה והוא קבל את ספר המקנה כדת, רק
או, קבר אברהם את שרה אשתו. הכתוב מונר
המפור במלות אלה-יויקם השדה והמערה אשר בו
לאברהם לאחזות קבר מאת בני חתי.

הנה, מלבד הדברי מותר שבפרשה זאת. אשר לפי ההשקפה הראשונה, אין כל יתרון והועלת בם. קשה הוא גם לדעת המעם והתכלית למה. נכתבה הפרשה הואת. איזו תועלת ומה בצע כי נדע הדבר בפרטי פרמים, איך אברהם קנה קבר שרה מאת בני חת? על הדבר הזה השתוממו כל נדולי המפרשים: האבן עזרא והרמבן. הראשון אומר: כי נכתבה פרשה הזאת, להודיע מעלת ארץ ישראל על כל הארצות לחיים ולמתים ועוד

**—** 53 **—** 

לקיים דבר הי לאברהם להיות לו נחלה. האררון, החשב רברי היה אבן עורא לדברים שאין בהם מעם, אומר: פי היא נכתבה, להודיע חסרי השם עם אברהם שהיה נשיא אלהים, וכל העם קראו אותו יארוני בארץ אשר בא רק לנור בה, כ'נם בחייו קיים לו ואנדלה שמה והיה ברכה, ואשתו מתה ונקברה בנחלת הי' אולם דעו לכם, אחי, פי תורה ה' מונחת פתוחה לפני כל איש מאמין באמיתתה ונצחיותה. לכל אחר נתונה הרשות לחוות בה כל יקר ונפלא, כפי הרוח הקודש הפועל בקרבו. על רוח הואת בקש גם המשורר: ינל עיני ואביםה נפיאות מתורתף.

לרעתי, ההלדבר והעניה, דברי הפרשה הואת מחזיקים בתוכם רמזים לדברים גדולים ונשגבים, אשר המה כיסוד וראש פנה לכל אמונתנו בישוע משיח צדקנו. זולתם היתה אך אפם וריק כל אמונתנו ואנחנו—אנשים אובדים ואמללים. אלה המה הדברים: א) כי יש התויה לכתים. ב) כי התעודה על נאולת הארץ מיד השבעה עמים, אשר ממאו אותה בתועבותיהם, ונתינתה לאברהם, ראש המאמינים, ולורעו אחריו לאחות עולם,

יצאו לאור אל התבל על ידי אחוזת סבר שקנה אברהם בכסף מלא, כחק ומנהג מוחרי עולם הזה. נ) כי ראשית התגלות גבורת דבר אלהים, בפועל, אודת הבטחתו, לתת לישראל את הארץ לירושת עולם, היתה על יד מיתת אשה, שרה אמנו.

שרם אבינכם, ידירי, הזכן הפתובים של הפרשה הזאת, אשר כותר וכפל דברים בם, איך המה רומזים ומורים על שלשת הרברים הניל, עלי להשבילכם דעת, אורת שאלת הצדוקים, ששאלו את הבן אלהים ישוע ותשובתו, הנכונה, שהשיב וסכר בה את פי הכופרים האלה, עד שנם אחרים מהסופרים, שונאי נפשו, בעל פרחם, ענו ואמרו: רבי! יפה דברה, ומהפעם הואת לא ערב עוד איש את לבו לשאול אותו דבר.

ישוע הנצרי, הנשלח מן השמים להעיד על האמת-להודיע לבני אדם נבורת אלהים; האמת ואמונה של דבר יהוה בפתבי הקדש-להראות להם, כי לא נכתבו הכתובים כשאר ספרי מליצה רק למען תפארת הלשון בלבד.—כי הכתוב אני, אני הוא ואין אלהים עמרי אני אמית ואחיה, מחצתי ואני אדפאי פשוט ואמת הוא

**—** 55 **—** 

כהוייתו – התאמץ בכל פעם ופעם לרמון בפני ש דבריו על נבורת אלהים ל החיות מתים. לקיים אח האפונה: כי וש תחות לכתים, אמר להפרושים והכופרים בעת שבקשו ממנו א ותנ כי יורן להם אות יונה אשר היה במעי הרנה שלשה ימים ושלשה לילות כן יהיה בן הארם בלב הארמה שלשה לימים וושלשה לילות. במשלו מהאיש העשיר והאביון לעור, אשר מתו וראו את אברהם, השלים רבריו במלות האלה: אם לא ישמעו אל משה והנביאים, גם אם ייקום אחר מן המתים לא יאמינו, ולוקם מז ונו באשר היה בירושלים על חג הפסח הראשון אמר להיהודים: הדמו את ההיכל הוה ובשלשה יטים אקדב (יותנן ב 80. קורם הפסח האחרון אמר אל השנים עשר, מפורש: יהננו עולים ירושלימה, וַיִּקלָא כּרּ הכּתוֹב בידי הנביאים על בן האדם. פי יִמָםר ..... ימיתוהו וביום השליטי קום יקים> אי לואת היה מהגמנע, כי אנשי דורו, אשר האמונה בתחית המתים היתה עודנה רופפת בלבבם, כל ידרשו וישפמו בדבר הזה ובל ישתדלו לבקש שעת הפשר לבוא עם איש הפלא הזה ישוע בדברים אדות האמונה

חברת אנשים שנעשו למען מובת החברה, ויאמיני כי החוקים יכולים להוביל את הכנסיה, המתנהנת על פיהם. אלחיים מדיניים, מובים וישרים. הבת הזאת הבישה על ישוע בן החרט פגליל כעל איש חבר דעה הרואה חלומות בהקיין. לכן לא יצאו מעולם להתוכח עמו בעניני הדת: אורת שביתת שבת, מבילה ונמילת ידים, כאשר עשו כת הפרושים והסופרים אשר התורה והכתבי סדש היו בעיניהם, קרושים, כי לדעתם נתנו מסיני. משונת הפרושים היתה רק בור, כי הקדישו כל מלה ואות שבתורה ולא שעו אל הרוח אשר בה. אך בדבר תחית המתים, אשר האדון ישוע הרבה לדבר ממנה בכל עת מצוא ולרמוז עליה, לא יכלו הצדוקים להתאפק, יויקרבו אליוי. לא לבתוכח עמו, כי זה היה לא לפי כבודם המדומה לבוא בדברים אם איש קמן הערה כוה. אך להתלוצץ עליו, ויאמרו: מורה! ימשה בתב לנו חוק, אשר אנו מכירים שיש לו מקום וטעם ידוע לקיום החברה האנושית, בי אח החי יקח את אשת אחיו המת בלא בנים, למען יקים ירע, בין החברה, לאחיו, אולם לדעתד. כי יקומו כל הפתים שבעולם לתחיה, למי משבעה

הנכבדה הואת. האמונה בתחית כל המתים שנבראו בצלם אלהים, היתה רופפת בלב היהודים. יען כי אין זכר בפורש לה בדברי הכתובים שהיו תחת ידם נהמעשים המעמים שמצאו בנביאים: כי אליהו ואלישע וכדומה החיו מתים, חשבו לאותות ונפלאות, היוצאים חוץ מנדר וסרר ההשנחה אלהית על כל מין אנושי, ונעשו רק למען עם ישראל, במו קריעת ים סוף וירידת המן מן השמים) אלה מהיהודים, אשר האמונה הואת מצאה קן בלבבם, החזיקו בה לא מן הפתוב, ולא מצד זאת, שהתחיה אחר המות היא אחת מעצת אל עליון, ברוב חסרו לבני אדם, לבל יתנם לרדת שחת. רק שחשת זאת, שדעתם בהנוגע התחית אדם אחרי מותו היתה כרוכה לדעת שכניהם המצריים, שהאמינו בנצחיות החומר, לא הרוח לכן חנמו המצריים את נופות המתים, לשמרם מהרקבון ובליה. כי חשבו אם הניף שלם אז הוכל הנשמה, שנפרדה ממנו אך על זמן ידוע, לשוב אליו. הראש והעיקר היה בעיניהם הגוף ולא הרוח.

בת אחת מהשלוט פתות שהיו בישראר, הצדוקים, חשבו את התורה, פתבי הקודש, לחוקים וספרים של אחים שלקחו כל אחר מהם, לפי חק הנזכר, את אשת
אחיהם זמתו כלם, למי מהם ההיה האשה אשר אחרי
אחיהם זמתו כלם, למי מהם ההיה האשה אשר אחרי
מתה, לרעתך, תקום גם היא ? כוונו בזה להגיד: כי
מלבד שתחית המתים היא דבר שאין שכל אנושי מקבלו,
בעיניהם האלה, אינם יודעים גם את
המה מתהללים בחוקים הצדיקים שב
מקרב ישראל.
מבינים הכתוב שם: אגכי אלה, אבר
המשית השיב להם במלות מעמות ועמוקות:

המשיח השיב להם במלות מעמות ועמוקות:
א) כי מועים הם בשכלם הקצר, שנולד ונתהוה רק
מלמדים חומרים ושבעים וחסר יכולת הוא להשונ: איך
יקום: המתים? באיזה גוף יבואו? סכלים המה להבין,
לא רק תחית רוחות בני אדם. שהיא הצמיחה של
הטף רוחני מורע גוף נפשי, אך גם תחית נרגר חמה,
אשר יד אנוש מחזקת אותו וזורע אותו באדמה ערום,
ואחרי כן הוא נתחלף ומקבל על עצמו, בנבורת אלהים
ורצונו, גוף ארצי למנהו. וואת היא כוונת דבריו שאפר:
כי בעת קופם של בני אדם מן המתים בנבורת אלהים:
בהנבורה הואת, אשר הפיחה באדם הראשון, שהיה עפר
מן האדמה, נפש חיה, ילא ישאו אשה ולא תנשאנה
אך יהיה בפלאכי שמים: בשר ודם לא יוכל לרשת

הנוף לכליון, לבוש ילבש אל-פליון והמות יבולע לנצחי שאל הקורנתים מו 33 35 בט כי המה, התכמים בעיניהם האלה אינם יודעים נם את הבתובים, אשר המה מתהללים בחוקים הצדיקים שבהם הם אינם מבינים הכתוב שם אנכי אלה אברהם, אלהי יצחק אלהים איננו אלהי הכתים כי אם אלהי הדוים. ואיך הוא קורא את עצטו אלהי אברהם, אשר לרעתם הוא מת. האם אינו ברור פרוח התורה ולא מהאות, כי האבות, אף כי נויותיהם נחות על משכבותם, במערת המכפלה, חיים הם; וכי יש החיה לכתים. כי הן באכת לפני אלהים: אשר עמו מקור חיים, אין מות, וכולם חיים לו נלוקם כ 38) בדברים האלה כיון ישוע גם כן לאפר, כי כמו שהאלהים הוא חי ונצחי, כן דבריו חיים וקיימים לעד. כל ימי השמים על הארץ לא יחרלו בני אדם לקרא את אלהי השמים והארץ בשם אלהי אברהם, אלהי יצחק ואלהי יעקב. ולפי זה האבותו בחירי יה אלה, חיים הם. עין אדם האפרי, המשוקע ומישבע בכריון ובליה, רואה אך פות בכל המציאות. הרעיון

**—** 61 —

לחלמידיו אחרי קומו מן המחים כי המְלֵא ימָלֵא ובּפּשומת) כל הכתוב עלי בתורת משה, כנכיאים ובתהלים:

ישוע בעצרת, הוא ולא זולתו בשר הראה לבני אדם כי דבר יהוה נצב לעולם. כי הבתובים אינם דברי מליצה וחכמת דברים בלבר. פעת אשוב לדרוש בהפתובים, המספרים לנו מקבורת אברהם את שרה אשתו. הכתוב אחרי שכפר לנו עד הנה, תולדות חיי הדורות הראשונים, מאדם עד נת, ומנח עד אברהם: איה החלו לצאת כל הדברים ממקורם הראשון, מאין ליש. מי היה אבי תפש כנור וְעָנָב; אבי לומש ברול; אבי יושב אהלים .... לא הופיר לנו דבר או רמו: איד הביטו הדורות האלה על מיתת בני אדם; האם האמינו בהשארת הנפש וּתְחָיָתָה אחרי מות האדם הנופני? הבתוב אמר רק ויחי"יוים ת ויחי"יוים ת. פה הוא הפעם הראשון אשר הכתוב מספר לנו, איך אברהם, ראש המאמינים בתקוח, האיש שראה, כי לא יפלא מהי דכר. כי שרה אשתו אחרי זקנתה הולידה לו בן, אשר יהיה לנוי גדול ועצום, ליורש הארץ הואת אשר הוא אך גר ויחיד בה, איך איש פוה, הבים על מיתת של תחית הפתים יכול להשיג רק איש, אשר היא בדמות אדם מן השמים. (שם 14).

הצדוקים נאלמו דום, אך אחדים מהסופרים, המאמינים, לכל הפחות, בתורה מן השמים,זבעל פרחם, ענו ואמרו: רבי בן דברק.

אמנם, אחי, האמנה בתחית המתים, אשר הוא פעת אבן הפנה והעיקר בכל אמונת תתבל,-הרמבים הפלוסיף גם הוא הכנים אותה בין השלש עשרה עקרים שלו,- ואשר זולתה, תהו וריק חיינו והבל מעשינו עלי ארץ, האמונה הואת, שתל בנו אלהים האב על ידי בנו ישוע המשית. הבן, בעצמו ובכבודו, הוא העד הנאמן עליה, כי הוא בנבורת אלהים אביו התיר את הבלי המות ויקם מן המתים, ויהי הבכור לקמים מן המתים. אנשי דורו: השנים עשר וחמש מאות איש, המתים. אנשי דורו: השנים עשר וחמש מאות איש, בשרי ישכון לבמחי המה אמתים פפשומם וכהייתם. בשרי ישכון לבמחי המה אמתים פפשומם וכהייתם. על פי עדותם, ביום קרוב לארבעים אלף רבוא בני אדם מעמים שונים, בכל קצוי התבל, מאמינים בתחיתו, אף כי לא ראו, ואינם רואים. מה נאמנו דברי המשיח

והעדר אשתו האתובה לו, הנקראה בשם שרה החת שרי. וואת מספר לנו הכתוב: כי אחרי שנשלשו, לפי רצון ההשנות, פה עלי ארץ שני חיי שרה יותמת שרה בקרית ארבעי אבל לא בקרית מלך רב. יבחברון בארץ כנען אך לא בארץ החיים. כי שם נפשה עודנה חיה וצרורה בצרור החיים לימין הנבורה: שם נעמות נצח לה כי בא אברהם לספור לשרהו מצר שהיא ש ר ה. ולא מצר שהיא אשתו. לרמו, בי בחיים אשר אחר המת אין עוד כשר נשואין של איש ואשה. כולם כפלאכי שפים המת. כרברי האדון ישוע אל הצודוקים. יויקם אברהם מעל פני מתו ו מעל הנוף המת. יען אברהם חשבוהו אך ככלי חרש אשר היה בּוֹ, משך זמן קצר, אוצר האלהים, הוא האור דעת בבוד אלהים, ואשר נשבר כעת ואין לו עוד שום ערך ימחיר. נגד דעת המצריים שחשבו לראש ועיקר את הנוף. מידבר אל בני חתי-עם התתים היה או המושל בארץ הזאת, אשר לפי הברית שכרת יהוה עם אברהם פבר נתנה לנחלה כז ולורעו. – יתנו פי אחחת קבר ואקברה מתה מלפני בכל פרמי הספור הזה הבתוב

**— 63** —

מגלה לני הרדך ומשפט יהוה להביא לידי קיום ומעשה את, דבר! ההבטרתו לבחיריון ומקוראין, הוא מניד. כי דבר הי בנבורתו הלך, ופועל בתבל, לאט, לאט בכתר והעלם מעיני בשה, קצרי הראות. מדברים קמני ערך, אשר, לפי דעת הבמי, העולם הזה, אינם בדברים וראוים לשים עין עליהם, מצר היותם בעיניהם, בדברים מקריים ומבעים, דברים של מה בכך -יהוה האל מסתתה בונה עלית ביתו הרם ונשא, הבית אשר בנו שוע המשיח הושם לאדון עליו, ואשר באורית הימים יהיה לבית תפלה לכל העמים.

על ידי מיתת שרה השבעית, בבואה לימי זקנה קביז שנה. בארץ בני חת, ועל ידי קנית השרה והמערה לאחוזת קבר שרה, אשר קנה אברהם בכסף מלא, בארבע מאות שקל כסף, בדרך מבעי, כשאר איש מוחר לעיני בני חת בכל שער עירו מבלי משים לב על הרבר הזה מצד בני חת מושלי הארץ, יען הרבר לא יצא מגדר ההה והמבע. יצאו הראשית והתתחלה לקיום דבר הבשחת הי לאברהם: כי הארץ, אשר הוא בא אליה מאור כשדים, כנר, עני ויחיר, תהיה לו

es

יקרא דרושה עיר לא נעובת, ועל ידי ירמיה, אל הירא
יעקב ... בי הנני מושעך מרחוק ואת זרעך מארץ
שבים ושב יעקב יושקם ושאנן ואין מהריד. -- הקבר
שהוא בעיר קדשני ירושלים, אשר ממני בעבורת אהחם
קם ויהי ישוע המשיה, שהיה אחינו לפי הבשר, עדות
עולם היא לכל יושבי הבר, כי יש החיה למתים מאשר
יש החיה בואת, גם עם ישראל, כאשר בקש את הי
אלהיו ואת דוד מלכו, בשה יקים ויחי, או, בגבורת ישע
ימין אלהי ישראל, יבוא רוה הי בעצמותם היבשות
להחיותם. בחרוני מלכות שר העולם הזה, אבי הבוב,
עוד יפיה ויבוא רוה הי, רוח דעת האמת: כי האב
עוד יפיה ויבוא רוה הי, רוח דעת האמת: כי האב
שבשמים הוא לברו האז אחר ואמת וישוע בנו הוא
המשיה אשר שלה, ישיבו היהודים וינוהו על אדמתם,
וא ידעו כל יושבי תבל ושוכני ארין כי יהוה ד ב ר
ו ע ש ה. אמן.

ולזרעו לאחוות עולם. לתכלית זאת, אחרי כל פרטי הספור, חותם כותב התורה את הספור בסלות אלה: ויקם השדה והמערה אשר כו לאכרהם לאחוות קבר מאת בניחת. המלה, יויקם הלמדנו לוכור תמיד, כי דבר אלהינו יקום לעולם.

ירידי אחי! לו תדעו יכי לעולם לא יצאה נבואה מנביאים אפתים ברצון האדם. רק נשאם רוח הקדשי ולו השימו לבכם אל רוח הנבואה ואל דברי אנשי האלהים מקדם, אשר רבים מהם כבר נתקיימו בפועל ומעשה. כי אז ראיתם, איך מאחזות קבר החדש, אשר נתן האיש יוסף מן הרמתים, בננו חוץ לשער ירושלים. למען יקברו בו את נוית ישוע, הנולד מהבתולה מרים, שנאמר לה: אל היראי מרים. כי מצאת חן בעיני הא ל הי ם, והנך הרה ויולדת בן וקראת את שמו ישוע, והוא גדול יהיה ובן עליון יקרא והי אלהים יתן לו את כמא דוד אביו. ועל בית יעקב ימלוך לעולם ועד. איך מאחזות קבר הואה, צומח ועולה מעלה מעלה מים קיום ההבמחה שנתן יהוה לציון על ידי ישעיה, לא יאמר לך נודר עוובה ולארצך.... שממה... לך

התבלו או העמים בני אייראפא לא היו מניעים א המעלה העלונה אשר המה עומרים עליה נפעת ביחם אל העמים משאר הלקי התבל, איפה שם ישוע ומפרי ברית החרשה לא מצאו למו עוד כן שמת המבשר מָהָי מספר לנו : ֶבּי אַררי. בל הרבורים שלמה בישוע את העם בשבתו על ההר, הוא התם דבריו ואמר: לא כל האוםר לי: ארוני, אקוני, יבוא אל מלכות שמים. בי אם העושה רצון אבי שבשםים ויוסף לאטר: "יכל השומע לדברי האלה ועשה אותם ידטה 🦠 לאיש חבם אשר בנה ביתו על ה כלע, וירד הנשם וישמפו הנהרות וישבו הרוחות, ויפגעו בבית ההוא ולא נפל, כי יסד על הסלע. וכל השומע חדברים ולא יעשה אותם ידמה לאיש בער אשר בנה ביתו על ה חול. וירד הנשם, וישמפו הנהרות, וישבו הרוחות ויפנעו בבית ההוא ויפול ותהי מפלתו גדולה. באשר בלה ישוע לדבר את הדברים האלה, השתומם המון העם מהיהודים, אחיו של ישוע בבשר, על תורתו, כי היה מלמר אותם כבעל גבורה ולא כמו הסופרים.

ררש בשכת. מרר וישלת. 1886 - נאואב:

.29-21 מתי ז

8--6 ירמיה ז'ב 1 עד סוף לג. ירמיה יו

אתי, בני עמי! היום הזה שמעתם דברי ישוע המשיח. דברי יאותו האיש, אשר חכמי היהודים בנאון לבם. דחוהו אותו בשתי ידים.-אולם אלפי אלפים מבני אדם, בעלי דעה והבונה, מודים ומבירים, כי אין כמוהו מודה. בי בדבריו ולמודיו צפונים כל חכמה ומדע, בימים אלה, גם רבים מאחביי מודים, כי לולא תורת חסד ואמת, שהביא ישוע הנוצרי והלמודיו אל

100 MIC

— :69 <del>-</del>

כל שתיכ מת ו מרובה ממעשה למה הוא רומה לאדן שענמיה מרובן ושרטיו בעמין יורדת בא נעוקרתו החפרה על פניה שנאמר ומו אבל כל שמע שני מרובן מרובון שנאמר ומו אבל כל שמע שני מרובן מרובון מרובון למה הוא רומה לאילו שענמיו מעשון ושרשיו מרובן מרובון מאפילה כל הרוחה מסבעולם באח ונושבות בו אין מויזין אותו בפקומו שנאמר בהאילן האם לא כי נבכר המשל של הבית על המשל מהאילן האם לא מחונמים אתם להבדיל לאור האבוקה בין אור לחושך ובין ישראל לעמים, בכל זאת, מסבת החשך והאפלה שנשלחו ממרום עליכם זה כמה, לא קמה עוד בכם ביות חכמה, דעה והבדלה בין מוב לרע, מתוק למר. ביו לחמור של קרילאו הרומי נולא בחמור של יידי קשה גם לכם להבדיל בין קריאת התרננול לשרת הומיר.

מחומר ותוכן הלשון של השני משלים הנוברים, הגראים, לפי ההשקפה הראשונה, שוים ודומים זה לזה בתכליתם וממרתם. יכול כל איש, אזהב אמת וישר, לחביר ולמצוא ההבדל הרב שבין תורת ישוע המשיה, מגוע

ירידין ידעתי, כי לפני אנשים במוכם, המחונכים בבתי הספר של היהורים על ברכי הנפרא ופוסקים, התת השנחת ישלשרי מדבר נדולות ונוראות שחריפת ועומקת מאמר התנאים והאמוראים – נפלא הוא מאור הרבר: "על מה ולבה השחומנו ההורים, באשר שמעו את התורה, שיצאה מפי ישוע ?פחאם יש פה רברי נדול וחריף, או דבר חדש שלא נמצא בספר התלמוד? הלא הסופרים, הכה אבות המשנה, גם כן למדו את העם תורה אשר היא דומה, בסעונה, אל תורת ישוע הנצרי בשבתו על ההר. אי לואת, יש רבים בכם, האוטרים: אם יש בנפשנו לשוב אל הי אלהינו, מה לנו לבקש תורה מספרי ברית החדשה, הלא ברמנו – ה מ ש נ ה, שנלמרה פכרם פיבנה-לפנינון פמו שומע אני את הגיון לבככם האומר: מה יפעל עלינוץ ומה לנו לשמיע מפיף המשל, אשר אמר ישוע, אודת השומע דברי תורה ועושה אותם, כי ידמה לאיש חכם הבונה ביתו על הסלע, והשומע ואינו עושה לאיש בער הבונה ביתו על החול? הלא כבר לפרנן היטב וירענו את המשל, שאפר לנו רבי אלעור בן עוריה ושבות ג ים.

\_\_ 71 \_

בחכשה ומעשים יושע ישראל, בם ועל ידם יחיה ויסצא מנוח בקרב הגוים.

הרי אלעור וביעתו העפיקו לחשוב: בעת שהעמים ילחבו איט את אחיו וכל יפוחם ילפרו ידם לקרב לתפוש קשת ורכה. הורודים יפצאו לו חיים ומצב בפח בתוך ארצם, בי ילפדו מוחם לחכמה ומדע, ההרושים ונחוצים לישוב העולם וופשמו את ידם בבל מעשי המסחר אשר במדינות, מכר וקנין, למען קבין עשר ונכסים: כי החכמה ביפין ורעשר ביומאל ישמרו את היהודים בכל דרכיהם על התבל, שתחיה ארץ ישראל שנתפשמה בכל העולם כלו. החכמה תעוו להם להתיצב לפני מלכי ארץ ושלימים אשר בעיר, להמות את לבם, הטרוד המיד בריב ובכלחמה, למוב להם. העשר ישית את המון העמים הדום לרגליהם, כי מי לא נצרך לאיש אשר צרור הכסף בידו. ערב ונעים היה לחכמים האלה הרעיון, כי אהיהם, היהודים, ילכו בדרך אביהם יעקב, להיות אנשים תפימים יושבי אהלים של תורה, להזיר נויד להגוים בני עשו אנשי שדה יודעי ציד ותיים על חרבם.

ישי, ובין הורת הרי אלעור בן עזריה, נצר משרשי הסופרים.

הרבי אלעזר בן עוריה, שנולד קרוב לעשרים שנה, אחרי תקומת האדון מן המתים, היה, כנראה מהתלפור, חכם, עשיר בהן, ועשרי לעזרא ביחפון לכן מנוהו לנשיא על ישראל, שארית הנולה, בחיותו רק בן ייה שנים. הוא הלך בדרך ושמת הפרושים, אשר בזו את רבר הי על ידי נביאיו הראשונים ולענו על משיח הי ישוע הנצרי, אשר בא להושיע את התבל ולפאר את עם ישראל. בדרך אלה, אליור אתרי רואם בי יתר הנאמן של ישראל, הוא הבית מקרט, שנעשה בידי אדם מעין פאבן, כבר נשבר ותקותם, כי על ידי זכות הקרבנות על הר ציון יחיה ישראל בקרב העמים, בעם הי, לעולם, היתה לספח נפש. יען הרומים אוכלי בשר החזיר והשקץ, נצחו את נפורי ובריוני ישראל, שלא אכלו לחם בלא נטילת ידים. העיר רומה נתמלאה מחורבנה של ירושלים ולוקם כא 24.-חרצו משפש: כי שקר מגן ורומה ברול לתשועה; בי אך

בעקב כל ואת, התאמין הגשיא רו אליעור בן עוריה, החכם, והעשיר הזה, לררוש: לעולם יעסום אדם בת ורה מאף שלא לשכה. בוביביו בתוספה ני באות בי ספסלים בישיבתו. הוא זה שאמר במשנה: יאם אין קמת אין הורה, אם אין הורה אין קסהי והוא, בי נחיצית לעם ישראל שתי אלה תכמה ועשירות, במי בו בא במשלו, בתר נשנא, חכם ועשיר, בעל נסון זבקיא בטוב העולם, ללפר לבני עמו היהורים לאמרן את כי אמת הוא, כי החכפה, הדעה והבינה עימדים לארם בשעת דחקו, אך בכל ואת מוב טוב הוא לאדם להרבות ב'פעשה ועבודה, ליתן להם יתרון על החכפה, כי רק אז יוכל לעמוד בשה על מקימו. הרוחות הפנשבות בעולם בל יווזו אותו משם, כי ידמה לאילן ששרשיו. פרובין מענפיו, אשר כל הרוחות שבעולם אין מייין אותו, בשנת בצורת לא ידאג ולא יפיש פעשות פרי. עיקר כונת המשל הזה היה ללמוד את אחביי לאחוו בחכמה (מעהאריע) מפת, ובהמעשה והפראקמא) מפחים, בעקב זאת יעלה להם ויזבו לישב על שני שלהנות: על שלהן התורה ועל שלחן העושר,

\_\_ 73 \_\_\_

בהמשל חוה אין פלה אחת אשר תלפר ותורה לנו חבנו על אבינו שבשמים. בנם אין בו וכר עיז. ו הו והיה בערער בערבה . ביו מהיה בעץ שתול עי בים ג. והעלים את חלק הראשון שלהם בה אפר. הי ארור הגבר אשר יבשה באדם ושם בשר ורועו והפסוק ברוך הגבר אשר יבשה בהי והיה הי מבטחו (שם 15) בזה הראה לדעת, כי לדעתו הבטחון ביהוה הוא לבטוח בתכמה ובמעשים שמרובים מחכמה. רי אלעור עשה עצם באלו לא יודע הנאבר יבא דם, ובשר זרועו. כי שוא והכל החכמה ורוב המעשה של בן בשר נדם. אך בשר השה וצפוים אַלִּי בּלִיון ואבדון. ואוי לאדם הבוטה בהם. מה אנו? מה כהנו? וגם הסיב עיניו מהנאמר שם מפורש. ברוך הנבר אשר יבשה בהי, והיה יהוה פבטחו, אך לא חכפתו ומעשיו אשר לתכלית זאת כפל ושנה הנביא את דברו: יוהיה ה' מבמחוי.

— 75 —

מה יאכת ומה ישתו, בי אך ישבילו לדעת בי אבי שבשמים מכלכל אותם ; בי בחכמתם, שכלם ודאיתם בל יוכלו לחסיף מאושה כי ראשית כל, נחוץ לפו לבק את פלכות אלהים ואת צרקתו, צרכי הבשר אבילה, שתיה, מלפוש, יקבלו ברבר נוסף, הבינם לרעת כי ימים יבואו אשר לא בחכמת דברים וצדקת עצמו יוכל כל ארם לבוא אליון אל מלך המשיח, שר החיים והשלום, לאמר: פבר צדקתי ופבר זכית לקרא לן: ארני! ארוני! ולקבל חלקי במלכות השמים. כי רק זה, מי שעושה רצון יהוה האב שבשמים, הנעלה ונשנב כבל חכשה ודעה של כל נברא. והוא הפאמין באלהים ובכשיחו, באמונה פשומה ומהורה-כי רק בכחה האדם מיכשר למלאות רצון יהוה הנפלא, ולא במעשים הצונים והבשרים אשר קצרי כח הבה להביא לידי פועל רצון האב הנעלם והאין – סוף – רק איש כזה יכול לבוא אל מלכות שמים, אשר תדק ותסף כל אלין מלכותא והוא תקום לעלמא (דניאל ב 44).

ויבוא יום, באשר יבוא בכבוד וגבורה, דבים מעמים שונים יאמרו אל ישוע: אדני! אדוני! יב ש מ ק אולם אם נשכיל ונתבונן בדברי המשל שיצא
מפיו של ישוע העני, אשר לא היה לו בתבל הזאת,
שנבראה על ידו ולמענהו. מקום איפה להניח שם
ראשו. אנחנו רואים כי למד והורה לבני אדם: כי אין
להם להשען על חכמתם, ולא על מעשיהם המובים,
רק על אביהם שבשמים, כאשר אמר רגיאל הנביא:
יכי לא על צדקות ינו אנהנו מפילים תחנונינו
לפניף כי על רחמיף הרבים: (י יח) כי הן יהוה
משיב חכמים אחזר ודעתם יסכל. אך דבר עברו
אטר רצתה נפשו כו הוא מקים. ואך עצת מלאכיו
הוא ישלים. מתוכן משלו אנהנו יכולים להבין, כי הוא,
הוא ישלים. מתוכן משלו אנהנו יכולים להבין, כי הוא,
הוא, אשר בא לנמוע שמים חרשים ולימוד ארין חרשה
אשר יעמדו לעולם; לעשות לעברים. להי את עם
ישראל יחד עם בני הנכר אשר ילוו על יהוה לאחזב
אותו ולשרתו בהר הקדש בירושלים. למען יעמיד זרעם

הבן דוד, ישוע מנצרת, אחרי שנמר והשלים את תורתו שלמד את היהודים על ההר והוהיר להם שלא יעברו את האלהים והממון: בי לא ידאנו לנפשם, \_\_ 77 \_

יוכל השומע דבריו ולא יעשהי רצון האב שבי ורוא. בי ימאם באמונה ויבתכ בחבמת ניצמני יריי. באשר עשו התלמירים והחולבים בעקבוניה שקראו וקוראים את עצמם עד היום הוה, לומקים, חכמים, רריפים ובעלי מעשה יידמה לאיש בער אשר בנה אה ביתוי - בית ישראל יעל החול, יוירי הבשם וישמפו הנהרות וישבו הרוחות-רוח הצווויליואציאן תולדותיו: הניהוליוים, הסאציאליום והאנטיטיטעשיום-יויפנעו בבית ההוא ויפל נהבי מפ כתו נהולה אחי! האם אין גם לנו להשתומם על דברי המשל ההוא אשר נאמר בנבורה זה 1850 שנים כאשר השתוממו עליו אבותינו בכפר-נהום ויאמרו, כי משל כזה לא שמעו מהסופרים? אמת ויציב, ישר וקים הוא! האם לא בט כל חבמי ישראל, מהתנאים עד המשכילים שביפינו, את בית ישראל על חול – על הכמתם המדומה ועשרם הפחב – פיום, אחרי ששף הנהרות של חיים הארופים, נשבו הרוחות של האנמיסימימוזמים עשינו נפלאות רבות בעולם. יען יחשבו פי במעשיהם ובפעולתיהם החצונים והחומרים כבר נכשרו להחשב מעבדי המלך המשיח אשר לו מלכות השמים הארץ, אולם או הוא יעמד ויענה בם לאמר: יבעולם לא ידעתי אתכם פי הוא ואכיוראחד הם ומה בצע מתומרים ונשמים ז ומה פעלו לו בצדקתם ז מעשים וצדקות כאלה חביבים רק זבני אדם קצרי ימים.

על כל אלה אמר להמון היהודים, אחזו לפי הבשר, המשל היה: השומע דברי ועשה אותם-בקש באמת את מלכות אלהים עיי אמונה מהורה באב ובבנו המשיח – ולא קראו רק בפה, אדון! אדון! – הוא יהיה יהאיש חכם» – הגם בעיני שרי העולם הוה יהכמיו יהיה לאיש בער וככיל – יאשר בנה ביתוי בית ישרא יעל המלע» – על האבן אשר מאסו הבונים ותהי לראש פנה: שרש ויסוד הבל – ואף כי יירון נשמים וישמפו הנהרותי מרוצת הומן תולדותיו וקורותיו, המשנים וושמפו הנהרותי מרוצת הומן תולדותיו וקורותיו, המשנים והמבלבלים, בשמפם, עלי דרכם את כל הרברים החומרים, יוישבו הרוחות העת יויפגשו בבית ההואי – קהל הקרושים, אשר המה בית אלהים,

הנם בי האמין באל עליון קונה שמים וארץ לפי תכונת רוחן מבטן אטן וטבע הבטרי, אהב לעקב וליהן את עינו במה שמוכן לחבירו לעוכי קרא שמו יעקבו לב יעקב חנה דעות ופחשבות, איך לתקים ולכונן אשרת חייו בהצל עיי הון ועושר הבאים אל הארם בערשת יעקבה. הוא לא הש ולא השניח גם על היסותים והענוים אשר יסבור שרם בואו לשחוו הפצו, לרכוש לף אשרו בתבל הואת. בערכה קנה יעקב, בער נויר ערשים את הבכורה מאחיו הגדול, לקחת פי שנים בירושת אבין אחרי פותו. בערפה קבל ברכת אביו האחרונה שרם מותו. בעקב זאת מטך יעקב עליו חרון אף אחיו הנדול אשר בכה לפני אביו העור ברמעות, כאיש עשוק, ונאלין היה לעווב בית אביו, בית ישרים, בבאררשבע. וללכת חרנה אל בית לבן הארפי. גם, במשך ימי עוני ומרודים לא נהה ולא שקמה ערמת לב אבינו יעקב זה, וינפר אפר: פן עת צרה כואת להנשע. פאבני נגף אשר על דרכו ליסד ולהקים לו בית. שם במקום המחבא אה לראות חיים עם אשה אשר תתן לו את לבה ונפשה,

ויפגעו בבית ההוא ויפול. אהה! מפלתו גדולה הוא לעד מאוד. אשאלבם: איה הוא האילן הגדול, שנטעו לתכני התלמוד? איפה הם שרשיו המרובים, אשר בתי תפונה, כוונו על רמיה מצות עשה והשסיה לא תעשה? שמפו הגדרות וישבי הרוהות ויעקרו האילן גם שרשיו וגם את התול אשר תהתיו, וישליכהו אל מקום היללה וחרוק השנים...

עתה נקרבה נא להשכיל אל תכלית ספור התורה
אידת שליחות יעקב פלאכים אל עשו אחיו לאפר: בי
נר עד עתה עם ל בן; כי יש לו ש 1 ד ו ח מ ו ר
צ אן ועב ד ו שפח ה למען למצוא תן בעיני
צ אן ועב ד ו שפח ה למען למצוא תן בעיני
של יעקב בשמעו מהשליהים, כי עשו אחיו הולך
לקראתו ועמו 400 איש; – המעם למה חצה יעקב את
העם והרכוש אשר אחו לשנים – דבר המנחה אשר
שלה יעקב לפניו והרוף אשר שם בין עדר לעדר –
התאבקת יעקב עם האיש בעת שנשאר לברו בלילה—
שם החדש ישראלי אשר נתן לו. הן מאמינים אנהנו,
כי כל מה שנכתב מלפנים בכתובים לל מ ד נ 1 נכתב.

למען הקים לו שם ולראות זרע בעולם גם שם נפת את בחו ועוצם חבפת לבו לרכוש לו רבוש ועושר נשבי, באשר אבר הגביא הושע (יב 13) ויברח יעקבישרה ארם ויעבר ישראל באשה ובאשה שבה.

הפין לב יעקב הצליח הוא בא לחרן אל בית דבן אך במקלו, ולאם, לאט, ברומוה וסבלנות, רבש לו מאיש קרובו זה, הנורע בשער עירו, את שתי בנותיו: לאה ורחל, שתי שפחותיון: בלהה וולפה, אשר ילדו לו אחר עשר ילרים. במקלותיו: לבנה, לה ולוו וערמין, אשר פצל והציג ברהשים, בשקתות המים לנכח צאן לבן, רכש לו עררים: עקודים נקודים ושלואים. יויפרוץ האיש מאוד מאוד, ויהי לו צאן רבות ושפחות ועבדים נמלים והמירים. ויהי פאשר אך ראה ויבן, כי קרובו וחותנו לבן החל להבים עליו לא בתפול שלשום, יען פי העקבה וערמה של יעקב התם גברו ועלו על רפאות של לבן, אשר רצה, גם מצדו, פעם בפעם, להחליף את משברתו, דבר על לב נשיו נחבר לפי חנזרה העליונה) ויפתה אותן לעזוב בית אביהן וארץ מולדתן ויכול להן. ביום אשר ידע יעקב כי לבן איננו בביתו, כי

נשארו, כיקם וברבקן אותואיברה הגלכה אנום החת פי הדבור רבר, כדבר עם געקב בינוב ועד העל כאב האוחב את בנותיו ובניה, פוכרת חוה גם לכחות ברית עסו. בי, עכים, אחרי שהציל את מקנהו, ייקח מכנו בהרבא את בנותיו, רבל יענה אותן ולא יקח נשים

יאולם פה הוה לארם בכל עמלו וברעיון לבו אמר קדלת (נ. כא-נכ) יעקב אביני זה הגם באשר אמרתי ירע והאמין בי יש יהוה בתבל, באשר אמר בעצמו: "אכן יש יהוה" אולם, יכן כי רגליו עמדו אז עוד. על המררטת התחתונות של הסולם המוצב ארצה וראשו מניע שמימה, אשר ראה בהלומו, בוהות נפשו ורוהו עוד לא נכנעו ולא נשתעבדו אל רצון יהוה הזה לתומם ביאות ונכון. בקשת יעקב מאלהים היתה, כי האלהים יעשה את

רצוגו, רצון יעקב, ליהן לו לחם לאכול וכנד ללפוש.

ולחשיבו בשלום אל פית אביו. חלף ואת הוא, יעקב,
יהן לו מידו (100 מכל רכושו אשר ירכש לו בערמה
ופינת אדם. שכל יעקב עוד לא נשהלם ולא נתרומם
להבין: כי כל אשר בשמים ובארין ליהוה הוא; כי האדם
לעמל יולד והוא אך פועד ועבד שאין בו מועיל; כל
מה שהוא עושה הוא עושה רק המומל עליו; מה שיש
לאדם לבקש המיד מאלהים הוא, יהי רצונ ה, ול א
רצונ : -לכן הרבה יעקב יום יום לחשוב מחשבות
ועצות בנפשו, לעמול בכל בחות גופו, לעשות לו בית
ולרכוש לו רכוש בעזר שכלו האנושי.

הגם כי הפין לב ובשר של יעקב הצליח, ועלה בידו לעקוב את עשו אחיו ולברוח לחרן, ואחרי כן להציל את עושר לבן ובנותיו; לננוב את לב לבן ולשוב לברוח מחרן לכנען; בכל זאת לבו לא ידע של וה ומנוחה. ויהי תמיד מלא על כל גדותיו בפחד ואימה, ביראה וצרות, מצד אלה האנשים והענינים אשר בא עמהם בדברים ובמשא ומתן, פן יצלחו גם המה בעקבה ומרמה, להתנבר עליו, וישיבו לקחת ממנו

את כל כה שרכשה לו חבמתו, אי לואת, כאשר אה נמר יעקב המכמוכים והמענות שהיו בינו ובין חותנו לבן למובתו, וכרת עמו הברית בגלער, ברית נאמנה אטר עד עליה היא המצבה וגל גלער ווינר שהדותא -נדדה שנתו, ויהל להעמיק עצות, לחשוב שה לעשות ! איך להשקים ולגמור המענות והחשבונות הישנים שיש בינו ובין עשו אחור השעה צריכה לכל ואת באשר היא מו בדת ביום להתקרב ולבא עם כל רכושו אל מקום החנות עשו לארן ארום.

אחרי רוב מחשבותיו גמר יעקב בלבו להתקרב עוד הפעם אל אחיו העשוק בעקבה וערמת הוא מצא נתיב ומבוא איך להראות ולהוכיח לעשו, כי הנוק שהשינ אותו מצד הרעה שעשה לו הוא כאין נגד הטוב והתועלת הגדולה אשר יכול הוא לקבל בעת במנו ועל ידו. הוא התאמץ להציג לפני עשו אחיו בי הסכסוך, שנולר ביניהם בישבם יחריו, כאחים על שלחן אביהם יצחק, אשר על ידו נסבב הרבר, כי הוא היה מוכרת לכרות ולנודר בארץ נכריה ולנור עם לבן, היה מכתה כאת ההשנתה למובת שניהם: או להרבות היה בכבה מאת ההשנתה למובת שניהם: או להרבות

האהבה, ואחוה פיניםם בימים בקרם או אורי שואף, נקם להורש ליע הוא: בעת צרה ווים לחץ של יעקב, בעת עבדו ביום על אם הדרך עם פל רכושו בקנהו הרב נשיו וילדין - לבוא בתרבו ננדון בער החשבונות לושינים שביניהם משנים עקרמוניות והיא שאמר באנו אל אחי ה אל ע ש וי קשה ללדעת אם באת נאמן ואוהב הוא לך או בע שון איש יודע ציה הבומת בחרבו. יוהנה הוא לך או בע שון איש יודע באות איש בחרבו. יוהנה הוא הלך לקראתה וארבע מאות איש עבוי קשה להגיד בראש: אם החול אשר עבו היא גדוד של בבוד, או נדוד בלחבת. או ויידא יעקב באור נוצר לו.

התורה מספרת לנו: בי יעקב לא שנה את שבעו יררבו. הוא לא הכה מרם כל דבר את פני אל המושיע, אלהי אבותיו, אברהם יצחק. אך מהר לבקש לו עצות והתבולות בכה שכלו וחכמתו שעמדו לו-לפי דעתו-לעתות בצרה שעברו עליו. יען כי היה בספק אורת שוב מחשבת עשו אחיו החולך לקראחו: האם לו הוא או לנגרו. לכן, כמו לבבו היה או מכופק ונהלק לשנים, כן הרין דבר לחלק לשנים את כל אשר לו. יוחץ

פבור בית אברהם העברי, האבדהוקן של שניהם. בו להעשיר את ארין מנורתם, ארין בנען. גו להשיב להם את לב יושבי הארץ החיא לשובה, לפצוא ביניהם אהבה והכד, החת אשר עד הנה הביצו הכיד על בני העברים בעין גרעה וקנאה, בער גרים וורים משבאו מעבר הנהר אך לבלוע חילם ואינם מביאים שום פרכח במעשה ידיהם להארץ אשר גם הבנענים יהנו ממנה. ינקב וישלח יעקב בראשית כו 13-44-60 זה הוא המבונננה יוישלח יעקב מלאכים לפניו לפנות ולישר לפניו דרך; להציע דברים לעשו אחוז ולהמתיק אותם לאמר: - יויהי לי שור וחשר צא, ועבד ושפחה ואשלחה להגיד הארוני היושב בארון אדום, הקרובה בנבולה לארין בנען, פי מעתה כל שטח חלק האדמה של שתי הארצות האל יהיה תחת יד ממשלת בית אברהם. אחה, עשו, באיש ציד, פגבורתה ובחרפה, ואני יעקב, בהככתי ופעשרי, נחזיק בירינו את רכן ההליכות וסרר הארצות: פנען ואדום. אולם, כאשר שבו המלאכים וינידו ליעקב, פי לא יכלו לירד לפוף דעתו של עשו להציל שפיו דבר ברור: אם טוב הרבר בעיניו ההתאחר עם יעקב ולחדש

מכנו וחפין לעור את עיניו בשחר, אך שכח את מינים לרונים, להשים, רחלים, נכלים, כונים לרונים, להשיב ולראדיר את העשהרות צאן של ארץ א דום לשבח ילפאר את בל כין וכין בהמה אשר בה לוה שלח בבל הבחבה הררושה לעבודה מלאכה ומסחר בדק סכום ידדע, זכרים ונקבות, בי תמלא ארץ ארום במיני בהבה שונים, אשר יביאו הועלת לעבורת הבית והשרה. אשר ביום רע ושפל מצבם. יען בי עשו מושל הארץ ההיא, כאיש חרב, מרוד הפיד בפלחמות שונות, והעת אינה בספקת לו להשניה בראוי ונכון על פל צרכי הבלבלה ועקאנאטיטן של ארץ ארום. יויאטר אל עבדיו עברו לפני ורוח תשיבו בין עדר ובין עדרי בעזר הגרודים הקטנים האלה, שעלו חלוצים לפניו, רחוקים זה מוה, תהיה היכולת ליעקב, מצד אחר, להשקים, לאם לאם, את תרון אף של עשו הששוף יותר ויותר את לבו עליו למובה. בי במח יתעוררו בקרבו רגשי אהבה לאחיו, המבקש בפרה יכליחה ממנו, ומצד השני, ירויח עת וופן לחשוב פחשבות

את העם אשר אתוי מקנהו ורכושו לשני בחנות. אבר: אם אף יבוא עש: אל המתנה האחת והבהו והיה המחנה הנשאר לפלמה חשב בלבבו. כי האיש יודע ציר הוה, עשו, אשר כבוד נפשו יקר בעיניו כאוד, במבע כל איש חיל, אחר רנוו וקחתו ממנו את נקמתו רחם יובור. ישביע את רצונו גם בחצי עשרו אשר יקח ממנו, כי יופור כי יעקב חצי בשרו הוא ויטווב לו המחנה הנשאר לפלטה. אך אחרי שנחה דעתו מהעצה שיעצו לו כליותיו עלה ברעיוניו לבוא נם בֹתפלה לפני האלהים: כי יהי רצון לפניו שיעשה את רצונו, רצון יעקב: כי עשו כל יכה האם על בנים, להברית לו כל שם וזכר בעולם. גם לא חדל להוביר לאלהים את הרבר אשר הוא הכמית לו. בי ישים את זרעו בחול הים עלא ככבבי השמיםו. מחשבות רבות ושונות לא נתנו שנה לעפעפי יעקב. על משבבו בלילה בקש החבולות איך למשור אליו את לב ועין עשו למובה, וישלח לו מנחה מאשר בידו: עזים מאתים הישים עשרים רחלים ואלים .. גמלים פניקות ובניהם פרות .. ופרים .. אתנת .. הבוונה היתה: להראות

ולמצוא החבולות, אוך לחבין את עצמי למלחמה נגד עשו בעת שלבו לא יתרכף וישאוף נקם. כי או במח ישמע מרחוק את קול ולדה החלוצים בעת אישר יקום עשו נגדם להבותם נפש.

אחר כל זאת, אחרי שסדר יערך לו יעקב אחת לאחת את כל תתפולותיו פרוב פינה ושכל. וישלח לפניו המנחה והעביר את נשיו וילדיו את מעבר יפוק, אז, פלילה ההוא יויותר ל ב דוי או פשעיפים מהזיונות לילה הוערה עליו רוח ממרום. וירא ויתפונן, כי הוא ל ב דו יהיד וחל ש, כי אין לו לקות איזה עזר מכל ל ב דו יהיד וחל ש, כי אין לו לקות איזה עזר מכל חכמת אנוש. יצרי לפו אמור אפרו לו: מי יודע אם תחפולותיו וההתחבמות יצליהו בידו. להציקו מחמם אחיו עשו, ויתאבקו ויתרוצצו הרעיונית והמחשבות בקרפו יעד עלות ה"ש חרי כוכב נונה, אור המשיח, המאיר ליושבי חשך לחכון רגים אל דרך השלום. ראו דברי הכפר הוחר על פסוכ, ימי זאת הנשקפת פמו שהר יבראשית ד קעי אז הופיע האור בלכו לדעת, כי אחר ברום הילו לא ימלט. יכי עין הי אד יריאיו האדם ברום חילו לא ימלט. יכי עין הי אד יריאיו

- 89 -

ל מיח לים ל חסר 1, להציל ממות נפשם ולהדותם ברעבי זה: הוא. יויאבק איש עמוי – האתם ההוצון יער עלות השהרי.

החורה מלמרה אוחנו, בני אך לאמן לאמ, מעם, פעם, צעד יעקב ויצא פחשכת ליל – חכפת בשרו – אשר בחתה אותו מיום ניחו מרחם אמן, בעת שעלה וורח לו השחר, הגם פי כר החשך העב פר כפנו, בכל זאת בפנות לבבו, זעיר פה וזעיר שם, עוד לא זרח אור בחיר ונקי. לבכו לא היה עוד שלם עם האלהים בהכלית השלמות, כי יוכל למסור אליו נפשו, רוחו ונשמתו יהד, ולאכר, כמו שאמר ישוע המשיח, בעת שוניתו היתה כנטפי דם יורדים לארץ, יהי פרצונה ולא פרצוני, זה הוא יוירא האיש פי לא יכול לוי ליעקב, דבלותו וכבצ'שו החתיו יכי עדה השחרי – אור המשיה – יוינע אותו, עביפו, בכף ירכו לעשותו פּטָּם וצולע למען לעבב ולאחר השתלמותו ועליתו למעלה למעלת, עד מדוא קומת המשיח, לכלתי תת לו לבוא מהר אל מחוז הפצו, אל תוך מלכות האלהים. יויאמר שלחני נא פי עלה השהרי. בי הרוח אשר שלם בלבד

יבשלום ותבין לדעת, כי האלהים עשה את האדם ישר. או תצמח מדרה שלומה: האלחים והאדם יהיו אחר,־ווהו יפי שרית עם אל הים ואנשים ותוכלי על שאלת יעקב: יהצידה לי מה שמהי השיב האיש לכה תשאל לשמי: רפו בוה, בי לחנם פבלים החבמים, שרי העולם הבווב הוה, את ימיהם לבנות להם בכח שפתם ונבורת דבריהם עיר וסגדל למען עשות להם שם. פי, סוף דבר, כל מעשיהם אך תוהו ואין שם וזכר למו. אך יעצת הי לעולם העמוד ומחשבות לבו לרור ודורי בעקב ההתפוננות של יעקב קרא את מקומו ומצבו פנואל לי כי מני אז החל לראות את האלהים. פנים בפנים נולא בחלום: יוהנצל נפשוי אשר היתה ער הנה בכף הרפיה והערמה, כצפור בכלוב. חיש פהר' זרתה לו השמש צדקה אשר מרפא בכנפיה, הוא אורי המשיח, במו שנאמר וזרחה לכם יראי שמי שמש צדקה (מלאכי ג בו) ובקרני אור הזה נרפאה ירכו הצולעת. התורה אומרת יעל כן לא יאכלו בני ישראל את נידי הנשה. תכלית סצוה זאת יש להבין, לפי הרוח, כי בני ישראל, יען, שבני ישראלי המה, בל יתורו אחרי לבבם-

עד הנה, לעוררך על דאנת העשר ודברי בשר לא יכול עוד לשבון שם ננד קרני אור השחר. הן כל פועל עולה ישנא את האור ולא יבוא לאור פן יוכחו מעשיו ניוחנן גיי כן יויאפר יעקב לא אשלחה כי אם ברכהניי. המובן בזה הוא, כי, לפי עצת האלהים הנחרצה מקרם, הארם בעל גוף וחיפתי הוא בבלי יכולת לעווב מכל וכל את חכשות העולם הזה וחפצים בשרים; להתבשל ממציאות ולהתאחר בנצחיות האין כוף- יהוה מקור החיים. האדם, בפי חסד האלהים אשר עליו, יכול רק לשעבר ולהכניע את רצונו חכמתו ומעשיו, אל רצון האלהים המוב והמבורך, קמען ימטוף עליו ברכה בכל מעשיו, להביא צדקה, חסד ואהבה, עלי תבל. הוא שאמר האדון ישוע במשלו יוישבח האדון את פקיד העולה על אשר הערים לעשות. ולוקם 18 8 יויאשר לא יעקב יאמר עוד שמה כי אם ישראלי המובן בזה הוא פי שעבור מעשים והכנעה לרצון אלהים. האב שבשמים, יוכלו היות, רק אז, פאשר לא יאמר עוד שמה יעקב, פאשר תעזוב העקמימות שבלבך העקוב, באשר יהיה ייש ראלי שמק, כאשר הלך במישור

בית הציב מזכח אשה קראיאל אלהי שר אלי.

התבוננו נא, אחין כי נס אתם ביום הנכב
רק בני יעקב עוד החשבו מחשבות איך להציל את
נפשכם בית בימית בי התלחה חכמת התלמור –
הביטיני שה המצוח, אשל בראן נעצרו לכם מעלמו איתות ההורה ואת חוקל אלה אביכם האמת אהם יודעים רק במו חלום לילה. האיש – מין האנים של הזבן הנוכחי, – מתאבק אתכם בעת שנתרתם ליביר בלילה בחשכת צרה וינון.

דעו וזכרו, בני יעקב, פי לא תבוא ישועתכם בל עוד אשר לא יאמר ישר א ל שמכם לאות, פי ברת יהוה, האב שבשמים, עמכם ברית חדשה על ידי דם של הבן דור, מלאך הברית, ישוע המשיח. פי לא תבואו אל המנוחה והנתלה כל עוד אשר לא תורחה בלבככם השמש של הבן דור, ישוע, אשר כמאו כשמש יעמוד לעולם. או, רק או, כאשר תהיו יבני ישראלי יעמוד לעולם. או, רק או, כאשר תהיו יבני ישראלי והאמינו בישוע, כי הוא המשיח הבא להושיע את כל אובד, הרפאו ממחלת כף ירכם שנתקעה ויקוים בכם אוברי הנביא מיכה שאמר: יושמתי את הצולעה לשארית

הבשר ואחרי עיניהם, הרואות ואיני בבינות בה הנה רואות, ולא ישלחון את ידיהם בפעשין רשע ורפיה, הקשים בגדים ומנשים אותם מן האמונה באל האמת ובמשותו בנו ישוע אשר בו רצתה ינפשו, במו שנעק הנביא: זכר אלה בעק ב וישרא ל כי עברי אתה. יצרתיק עבד לי אתה ישראל לא תנשני וישעי מד (2) אחי, בני עמין יום שבת זה היא יום הקצר מבל ימות השנה לכן אין זמן להאריך ולפרש לכם עוד את פנישת האחים יעקב ועשון; את השבע השתהויות שהשתחוה יעקב ארצה עד גשתו עד אחיון את מרוצת עשו לקראת אחיו, נשיקותיו, בכיתו ויתר הדברים שיצאו בין האחים האלה. כל הרברים האלה לפי דעת המרחשים, האגדות והמפרשים האחרונים, בהרמבין וספורנא וכדומה, היו אותות ורכזים לדורות הבאים. שאירע מאמר בפי חכמי תיהורים: ימה שאירע לאבות אירע לפנים. העת מספקת לי רק לעורר אתכם לרעת, פי רק פעת ההוא, פאשר זרחה השמש צדקה ליעק ב. שב עשו, הוא ארום. ילדרבו שעירה, ויעקב נסע ספותה – כובת חיים ושלום – יויבן לו

והנהלאה לווי עצום, ומלך הי עליהם בהר ציון מעתה וער עולם. ביום ההוא תכואו גם אתם שלמים ספותה, תחת סופת דוד. או יפנה ביתכם, בית יטראק, על הים לע, על האבן, הראש פנה; כל נשמי זעם ושמף מים הורונים, והרוחות רעות, בל יפילו הבית ארצה. על חלקת השדה, אשר היא בעת החת יד בני חמור, תצינו המובח יאל אלהי ישראלי. אמן.



נדרש בשכת, מדר ואתהכן.

2 אוונומט 1886

5 − דברים נ. 23 −23 ישעיה כמ

לוקם יא. ו-וו.

אחים חביבים, הנה שמעתם, איך אחד מתלמידי ישוע. בעת שרבו בלה את תפלתו, נגש אליו ויאמר: אדוני, ילמדנו להתפללי לפי החשקפה הראשונה נפלאה היא מרות הבקשה. האם תלמודי ישוע, שהיו כולם ישראלים באמת, חסידים ואנשי מעשה, לא ידעו איך ומתי להתפלל? האם לא התפקלו עד הנה ביחיד ובקהל? הן ידענו, כּי כל עכדי יהוה, מאברהם ראש המאמינים

- 97 ---

אלהי הרוחות לכל כשר. מקום משכן האמונה הזאת חיא, אך בריה דאדם, הפובדל מכל חי אשר על פני האדמה בדעתו, בינתו ושכלו. האמונה היא הסולם אשר על ידו יעלה רוה האדם לפעלה לשפי האשר האמתי וחיים הנצחיים:

שונים ורבים המה רק הדרכים, המובילים להדחבת נבול הפח האלהי – האמונה – והאמצעים אשר על ידם יוכל הפח הזה להתפשם ולחדור בכל חלקי הגפש והניף של אדם, החפין לאור באזר החיים ולשבוע בנעימות נצח. בהות רבות מבני אדם, בארצות שונות ובזמנים שונים, חקרו ודרשו לרעת. איזו הדרך המוב שיבור מו אדם, אשר על ידו יוכל הבת של האמונה, הנעלם ונסתר בחנוי הנפשים, לבוא במנע ובמשא עם שאר כתות הנפשים, הנדדמים כמתים תחת ערמות החומר של אדם ובזה לעורר אותם לתחיה, לקרושה, ולדבקות באלהים הנצחי, סבת כל הסבות והאין כוף; במקור החיים של התבל ומלואה. כל כתה וכתה הלכה למקום אשר רותה חפץ ללכת.

עד החסידים האחרונים שבישראל, כלם הרבו בתחנונים ותפלה בכל יום ויום.

למען לפרש ולבאר לנו דבר השאלה והבקשה של התלמוד מאת רבו ישוע נהוץ לנו בתחלה להבין ולהתבונן במהות האמונה ומהות התפלה בכלל, להתחקה ולדעת: מהות, פעולהן ומטרתן.

האמונה הוא פעל אלוה. כח נפלא, הנטבע בעומק הנפט של פל מין אדם הנברא בצלם אלהים. פעולת הפח הוה הוא, פי על ידו, בחסד אלהים, צומחים ונדלים, באופן ישר ונכון, כל הבחות רוחנים ונעלים אשר בנפשו של אדם. מטרת האמונה והכליתה הנה, לרומם ולנשא את רוח השלים באדם: להקדיש ולמהר את האדם, בנוף ונפש, ולעשותו מוכן להשינ היכולת להתדבק, להתאחד ולהתפלל עם אלהים ה ק ד ו ש וחי לעולם. באשר אמר משה, יקדושים ההיו פי קדוש אני. יואתם הדבקים ביהוה אלהיכם חיים כלכם היום.

מועים ושוגים כל אלה, החושבים כי יש אפונות שונות בתבל. יש אך אמונה א ה ת אשר נתנה מאת

בית הספרים הלאמי ודאיניברסיטאי ירושלים

.

הבתביקרט, הנסצאים ביום אתנו, נהו לני את הדרך להרחבת והתפשטות הגבול של פח האמינה. ויורו לנו כי יש בו שלשה חלקים: ראש, הוך, וסיף. הראש הוא, תשובה, ההוך הוא, תפלה, והסוף הוא, צדקה.

בראשית, טרם כל דבר, כל איש הדואג על אבוד היי עולם ועל שפל המצב של פחות נפשו מספת חשקת לבו ובשרו לדברים עוברים והבלים, המורידים איתי משה משה ופחשיכים את זיו והזד אזר גר ה', נשפת חיים, השוכנת בקרבו-מהדב הוא, לשורב ממעשי הבל ותעתועים, להסב פניו מיפים המדומה ולעווב אותם אחרי גוו-ויתאפין לתקן את הוך הוכו ולטחר את כר פנות לכבו מכל יצר תהו ומחשבת בהו. שנית. אחרי בן, באשר עשה האיש בנפשו מהרת חשאיו, ונקיון חייו הפנימים, יבוא לידי ת פלה: ישפוך שיחו לפני יוצרו, ויבקש קרבתו אליו, למען יוכל להתדפק בו ולקבל בקרפו אור כבוד מלכותו, שהיא מלכות כל עולמים, המושלת בכל דור ודור, ולאחד רוחו עם רוה אלהים אשר הוא, הברט, היודע והידוע.

- 99 -

שלישית, והוא הפוף והעיקר, יבוא לידי צדקה. יבשלא המובן של אותה המלה) לא הוב את בר היצורים מעטה אלהים. החל מן האדם אשר הוא ראש תפארתם, ולהמים עמם, בכל מה שיהיה לאד יהף, בפחשבה, דבור ופעשה. ואז תגלה מתראה בקרבו האמינה באל אלהים יהות, אשר הוא לבדו אמת. האפינה. תנותנת חיי עולמים למחויקים בה.

אחי! ביום בעור דברי אלה תבינו המאמר אשר כבלתם מחכמי ישראל הראשונים: זבי השובה. הפלח זצרקה, מעבירין את רוע הנירדי ואשר אחרים מדם נתנו בו סמנים: צום, קול, ממון, פאשר ישים האדם ויקרא צוום לכל כחותיו הבשרים והנשמיה, יעצרה מבל דבר רע, תהו והבל; - ית פ ל ל, יתדבק באלחים תי החיים, השות ומשות קטן ונדוץ, על ידי הניון לבו וקול לכבו הפניפי, בפתים: צעק לכם אל אדני נאיכה ב יהו לבי ובשרי ירננו אל אל הי יקהלים פר ט ואחר זה יעשה בחילו ועשרי, חמביה צדק ה וחסד עם כל יצירי חתכל, מעשה אלחיה. או יעביר בפנו את כווע הגורה חיינו יובה

1.30252.133

באפרם: כל ברכה שאין בה שם ומלטת אינה ברכה. (ברכות מב) – חשבו: כי הקביה, האל שרי, אחר שברא את העולם הוא כבר יושב בשל ואין לו לעשות עוד דבר כי אם לזוונ : וונים; לעסוק בתורה, שהוא בעצמו בכר נתנה לישראל בסינין לקיים מצות, להניח תפילין. נמנו ונמרו, כי כל הבריאה נעשה רק פשביל בני האבות אשר רק המה נקראים יא דם. ועברים למקום; כי הוכת כל היהורים היא לשפור התרייג מצות בכל דקדוקיהן ופרושיהן והלכות הרבות, ב שנתנו מראש למשה מסיני, ומה שתלפור ותיק עתיד לחרש אחרי כן עד קין העולם. מצד מכם כזה, היו הפרושים והחלמודים קצרי דעה וחסרי כח להשביל ולהבין בהשלש שלות יתשובה תפלה וצדקהי דברי רוח וחיים, ויחזו במו רק זאת: בי תשובה היא, ליותר מאוד לבל לעבור עבירות: לאכול בשר וחלב יחר: לאכול בשר עוף שנשפר עצם כנפו, או נקבו מעיו: להוציא דבר פרשות היחיד לרשות הרצים בשבת: לאכול לחם בלי נטילת ידים קודם, יחד עם כל זאת ליזהר במצות רבות: בנטילת לולב ואתרונ, בהנחת תפיליו

and providing the control of the con

לראות בשכלו ולהבין בדעתי, בי אין רע ום ות בכל הנורה האלחית ועצתי הקרומה. יען פי מהאל, יהוה, המוב לבל והמרחם על כל מעשיו, לא תצא הרעות. כ-כל אשר עשה יהוה, עושה ויעשה, אך שוב הוא מאוד מכל האמור עד הנה נקל לכם, אחי, להבין, כי שיעור ומדת ההבנה בפושג השלוש מלות האלה: יתשובה, תפלה וצדקה הלוים בשיעור וערך ההבנה והחשטה, אשר היו לכל בתה וכתה מאנשי אמונה בכחות העצם של האלחים, הבורא ויוצר כל, באיכות התנלותו לבני אדם ובכמות מלכיתו המושלת בכל. הפרושים והחורכים בעקבותיהם, בעלי התלפוד, שהבנתם והשגתם בעצמות האל היו קצרות וחלושות, הביפו על הבורא יש מאי, רק כעל מלך גרול ורב בת, שברא לו בששת ימים מדינה גדולה ורחבה, ויצר לו ששים רבוא אנשים עבדים, אשר יבואו, יום יום, לפני בכא בבודו להשתחות ביראה ופחד, כפי כתב הדת אשר יצא פלפניו. חדף העבודה הואת, העבד הנאמן יקפל שכר ידוע בימים העתידים, והעכר הרע -את ענשו. לכן תקנו לאמר בכל ברכה, מל ך העולם

שהורות ומרובעות, פשמיעת שלשים קולות של שופר בראש השנה, וכרומה. תפלה היא, לאמר אך כפה ושפה בכל יום פעמים ישמע ישראלי ולהאריך ב א ה ד; להתפלל שלשה פעמים בכל יים. ייה ברכות. בין הברכות האלה יש לבקש: כי יברך הי את השנה הואת משנים השובות לפרכה; כי כל המינים מרגע יאברו. צדקה היא, לקיים המצוה של ינהן התןי ליתן, בלי שום רגש אהבה ורחשים, לעניים. המחיורים על הפתחים, פרומה. החסירים שבעם היהורים השתרלו ליתן קודם התפלה פרומה לעני, למען לקיים בוה הבתום: יואני ב צדק אתוה פניף.

מה המה הפרי והאחרית של למודי התלמודים ז אנחנו רואים, כי נפש איש יהודי, המשתוקקת מצד טבעה האלחית, להתדפק ביוצרה, לחוות בנועם הי ולבקר בחיכלו, אשר כלו אמר בבוד, איננה שבע רצון. כי קשה להשקים את רעבונה הרוחני בכל התפלות, פיושים, סליחות וקנות שהלעיעו אותה הכנסת היהודית. האיש יהודי משכים לקים בבוקר; מעמים עליו שק כלא בספרים: סדור, תהלים, מעמדות, שערי ציון

**— 103 —** 

הק לישראל, וממחר לבוא לבית הפנמת להתפלה צועק וקורא אמן בכל פהון מנענע את עצמו לכל רוחות העולם פעת שמאריך פאחר; פורע פסודים ער שחליותיו מתפקקות; שב ובא אל ביתו ריקם מכל רגש פנימי, חי וקדוש, אולם בלב מלא שנאה, קנאה ואיבה לאחיו, לשכנו ולרעהו ממוהו.

ביטים האחרונים האלה רבים מאחינו בני ישראל כבר הדלו, מכל וכל, להתפלל, אינם יורעים מה מקום ל ה פ ל ה זו. דבר התפלל, היה מצחוק בעיניהם. אמר ל ה פ ל ה זו. דבר התפלה היה מצחוק בעיניהם. אמר יאמרו: כי הפלה יפה ונאה רק לפני הינוקות של בית רבן. הצריכין להרגיל את עצמן בקריאת עברית. אם שאיל נשאל אותם: על מה מאפו בתפלח? המה ישיבו לנו דברי שעם, לאמר: הלא זה 1800 שנים שאנתנו מקיימים כל התריזנ מצות, בדעה הרבנים, האחרונים שבאהרונים; בתפללים שהרית, מנחה, מעריב וגם מוסף ונשלה כל אויביף מהרה תעקרו השברו המנרי חברם, השפילם ותכניעם. בפורים פרימות רבות לאלפי אלפים עניים בחורות: על פתרנו ובכל זאת, עדיין אנחנו מפוחרים על פתרנו ובכל זאת, עדיין אנחנו מפוחרים

**— 105 —** 

לא יספר צבא השמים ולא יסד חול הים כן ארבה את זרע דוד עבדי נירמיה לג כבו. לכן, עמי, גם משובתך, גם תפלתך, גם צדקתך, לשוא וריק. להפך, עוד הגה פועלות עליך לרעה, כי היו לספות המעפבות את אהדותך עם דודך, קדוש ישראל, עיי הכת ורות תורת האכת שנתנה לך בתרב נאורייתא וקודשא ביה וישראל תד הוא).

התלמוד, שנולד בארן שנער, יצא מבבל וכסה את עין התורה שבבתב; לתך את כל קהל ישראל. הוא היה לישראל בכלויי סחבות הנופלות על חום הברול של המעלענראף, אשר בשאפן בקרבן את כח הער לעקטריע השוטף בהחום, מונעים ומעצרים את מרוצת העלעקטריע אל מקום זה אשר יסדו לו. כמו כן התלמוד מונע את מרוצת האור אלהי, המבריק ומאיר מקצה אל הקצה בדברי הבתבי קדש, מבוא אל תוך לבות בני ישראל, הישרים בלבותם. התלמוד, הוא המפריד את אחדותם של ישראל עם האל האמת הנכבד והנורא, אלהי האהכה והשלום. כל הדינים והלכות של הפלמוד, המה העונות שהבדילו בינינו ונדחים בכל ארבע פנות העודם, אובדים ונדחים סידי אויביני, אשר יריהם הולכות ורפות. עריין עינינו בלות מיחל ופצפות לישועה בי איננה.

הוי, אומלל אתה, ישראל: דומה אתה לילר החולה בכחלת החוון – וענגלישע שלאפקיים - כל היום, בלי הרף, הילר פלעים את בטני בפאבלים שונים. עד שכמעם, פרסו הקשנה מתבקעת, אך רעבון במנו במקומו עומר ואופר: הב! הב! אבריו תשישים, דלים ורוים, אך בשנו עליו תכבר וכרשו תכאב. שוריה ושלשרוה, הפרושים, הפרידו בענן למוריהם בין הדבקים, הרחיקו, בקצר דעתם, את השמים מן הארץ. הרחיקי ממך את האדון כל ער מעל להרקיע השביעי. ואותך, עם ישראל, הושיבו מתחת תחתיות הארץ. גם על תורתף-דבר האלהים, אשר לעולם נצב בשמים ובארץ – שמו ידם ויכבשות. נתנו לת באורים ופרושים ככל העולה של רוחם, מבלי פנות אל היחם אשר לה, פצר אחר, לאלהים, אשר הוא אלהי עולם ואלהים חיים, ומצד השניו לעם ישראלו עם עולםו אשר פלכו מורע דור בראשו, והנתברך, כרבר ירמיה החוזה לאמר: כאשר

בצדק ואין נשפט באמונה (ישעיה גם 1-5)

– ובין אלהי ישראד, והמה הסתירו פנים ממנו משמ*ום* אל תפלחנו ומהושיע לנו בעת צרותנו. כי אין קורא והדבקות השלמה ביה

> באטר הגיעה העת אשר יעדה האלחים לגלות בה לעין כל את אהבתו הרבה אל העולם, והפצו להושיע וליהן היי עולפים לכל המאמי, וקורא בשפו, יהיה פי שיהיה; לקרא דרור לכל יושבי תבל ולגאול אותם מתחת עוד שלמן הכמיהם. אשר נהגו אותם באפטרופסים שנפקרו על יורשים קטנים; להוציא אותם מעבדות תקוני העולם, ולהגלטים ד. 11— שלה למו את בנו ישוע, אשר היה מאשה מרים, לפען יכלו על ידו לקבל את משפט הבנים ווכות הגדולים, לירד לירישת נהלתם, אשר היתה עד כה התת פקודים

> בימים ההם כל איש ישראל, אשר זכה להביר את ישוע פנצרת, כי הוא זה, אשר בתב עליו מ ש ה ו ה נ ב י א י ם: המשיח והבן אלהים-החל להרניש בנפשו את גודל המדחק שבינו לבין אביו שבשמים ולבקש לו הנתיב אשר ילך בו ויעלה ויבא אל האתדות

ואפשרופסים שונים.

**— 107 —** 

והרבקות השלמה פיחות, והנה, המכשר לוקם מספר לנו: אחר מן התלמודים, ממבקשו יחוה, נגש לפני ישוע, אשר היה הודבור שהיה לכשר - הארבה המאחדת את השפים והארץ- הנולד מאלהים יאשת, המתפלל הנצחי, בכתום. יתחת אהבתי ישמנוני ואני תפלחי החלים קם בי יויאמר לו למדנו להתפללי - לא מה, ואיך יהתפלל - רק סתם, להתפלל הפונה, לפרני איך, אנהנו, הלכי היוצר בה, נובל גם כן להיות תפיד בתפלה ברבקות ואחדות עם הבל, הוא האל האחד והאמת, ביהודא שלים: ועל ידי זה להציל את נפשותנו בחשקר והרע אשר בעולם הזה. יויאמר אליהם-לבל תלמודיו - פי תתפללו אמרו: אבינו שבשמים: חבונה, האמינו ודעו, בי יש לכם א ב בשמים, המלא אהבה והסד לכל יצוריו, ואתם, ככנים, מחויבים לאהוב אותו ואת כל אשר לו, לפלאות רק רצונו-ולא רצונכם-כבשמים בפארץ, פקי הבדל, פי את השמים ואת הארץ הוא פלא. פעקב זאת תניעו אל הצרקה האפיתית. להמיב, בעת הפתפקותכם עם להם הקכם, לכל ארם,

· >

**— 109 —** 

הי החיים, בזה, כי. בעת שנתרוספו על. לפעלה מככם האנושי. הקצר וסונדר בבשר ונשם – נוכחו לרעת ילהבין. כי כל הנעשה ברצון אלהים חיים, הן בשמים וה, בארן, אך טוב הוא; כי אין חקר לתבונתו יאין קץ לחסרו ואפהו. גם משה, אבי פל הנביאים. מכפר לנה כי בעת שקשה היה עליו לסבול ולנשוא נורת יהוה הנוראה ואיומה, לבל לבוא אל הארץ המוכה, בי העלה על מהשבתו. כמה יניעות ינע, כמה יסורים סבל. מצד אחיו בני ישראל, עליה, ולבסוף, כאשר הניע עד פה. אל קין התלאות הרבות, אל מקום ערבות יריתי, נסגר השער לפניו. והוא אינו יבול לבוא אר ארץ חמרתו, להנתיל אותה אל עם ישראל, אשר מסר נפשו ורוחו בעדו. – בעת ינון הואת, עמד עצפו בתפלה לפני אבין שבשפים, האל העושה נבורות, כבשפים כבארץ, ונתאחד עמו ורצונו, וירוח לו ויושע. הן נוכח לדנית בי עברת הי בו והנזרה לבל לבוא אל הארץ, הנה, לפי עצת אל עליון, לפובת וקיום בלל עם ישראל והו ויתעבר הי בי למענכם - למען מובתכם וכאו לא הוסיף עוד לדבר רבר בוה, ולא התרעם כלל במחשכה, רבור ומעשה, ולמלוח גם למי שחייב לכם. האדון הזהירם משאור הפרושים, שבל יחשבו כמהם, כי מלך גורא ואיום להם בשמים והמה אך עבדיו, ולכן מחובים אך לירא ולפחר מפניו ולעשות מעשים כקטן ועבר מפני היראה. הן במקום שיש יראה ופחר שם אין צדקה.

זה היה ענין הפלות כל האבות והנביאים, אשר נאמר עליהן בתהלים: אליף זעקו ונמלמו בף במהו ולא בושו (תהלים כב: כי התמימים וברי לבב אלה, אשר חזו את האלהים, בעת ששפכו לבם לפני יהוה נתאחדו ונתדבקו עם אל האמת והאחד ולא בקשו שום דבר להנאת עצמם ולהפקת רצונם: לברך עליהם השנה, ולהשפיל ולהכניע שונאי נופם. באהבתם המרובה לכל יציר של אביהם שבשמים, המה, בקשו רק דברים המובילים לאשרת והצלחת כ ל ה מ ין ה א נו שי, על הסרת הדברים והרחקת הנופים, היכולים לעצור על התבל. ולואת המתפללים האלה מרם שקראו נענו, ותבוא לואת המתפללים האלה מהיה אחד עם חפץ ורצון

-- 111 --

בא אלי מן הדרך ואין לי דבר לשום לפניו ... ויתן לו כל צרכו. הוא רכז לנו, כי הבחינה הנכונה, אם האחבה נקיה וחבקשה הנעשית בשמה פועלת המובה. היא. באשר המבקש איננו מבקש לצרך והנאת עצמו (ענאיום) רק לצירך הכלל וטיבת חברו. והתם: כאשר בקש האיש בפני אותבו. שבא כן תדרך. ולא בפני רעבון נפשו או רעבון אשתו ובניו. יש אלו וינתן לכם, דרשו ותכצאו, דפקו ויפתה לכם. אתי, חפשו נא דרכיכם, והתבוננו גם אקם, אם באפת אקם אוהבי עם ישראל, הנשצא פעת בצרה ובחשכת כמו בחצות הלילה, ואי, ראל ירכם להושיע לוו. אשרו נא בצרם: היש בכם איש אשר לבו חולה על צרת עמו באמת ז האם פרע אחר מכם על ברכיו בסתר לפני אכיו שבשמים. להלות ולבקש מפניו על הלור בבור עם ישראל בתבה ולאטר בבבי: שוב נא מחרון אפק והנחם על הרעה לעמה ז אי לאותה בושה! עיני איש ביום מביטות רק אל עיני רעתו, לאמר: מה הצרה הואת לישראל? עיניכם נשואות אל מנשי סופרים - בנלי מבתבי ניתים – אולי השת. במאמריהם, יליצו ניליבם

וכלו על מרותיו של הקביה. משאלות לבבו ובקשתי היו רק מישראד, בי המה ישמעו אל חקי יהוה יירבקי בו בדבקות האמתי למען יהיו להם חיי עולמים. בבתיב: יואתם הדבקים בהי אלהיכם חיים בלכם היום.

אחי, דעי, פי עיקר מעלת התפזה וכתה לפעול ובירות הוא בזה: כי היא המחוללת ומולדת את הצרקה. בעת התחברותנו ודבקותנו, על ידי התפלה, עם אביני שכשפים מתעוררות בנו אחבה וחבה לכל הבריאה פעשה אלהינו. והנה הולכות ועולות מסדרנה למדרנה. עד שאנחנו מרגישים בקרבנו את רוח בנו, הקורא יאבא אבינו; רוחו של זה, הבא לבקש ולהושיע את כל תכ"; רוחו של זה, שהוא התפלה בכתוב, ואני בקלה; רוחו של זה, שהוא צדקה כבתוב ייהוח צדקנו? נכקש בשם ישוע וינתן לנו את כי אשר נבקש ניוהנן 18 ופו בי הוא ה ה ה ב ה ו ה צ ד ק ה, השני בחות הפותחים בי הוא ה א ה ב ה ו ה צ ד ק ה, השני בחות הפותחים שערים ומשנים העתים והמסדרים את בל עניני תעולם. זכרו את משל האדון שאפר לתלמידיו: מי בכם אשר יהיה לו אהב והלך ובא אליו ב ח צ ו ת הם כי א ה ב י

לשובה, ואת הי אלהיכם ודברו מקדם אתם בווים ועזובים. אתם צועקים אוי! ואוי! רק על אברן כספכם, כבורכם הפרמי והמדומה, ולכן רחוק מיטועה דברי שאנתכם. שו בו ג שובו בית ישראל, שאלו נא חנינה ורחמים בשם ישוע המשיח, אשר הוא האהבה, החמלה והיכולת לנשל ולנשא אתכם כל ישי עודם, וינתן לכם. יפל השואל ינתן לוי אמר המשיח, היורש פל. היו בנים ליהוה אלהיכם, ותהיו גם יורשי אלהים. על ידי ישוע המשית. יהי שמו מבורך לעולם. אמן.



1888 אפריל 22

נררש בערב שכת.

יום בנות המשיח.

ישעיה ביו. 15 יוחנן ים. 7.

אחי החביבים! היום הזה הוא הערב שבת. אשר בו עיני חלב של אלפי רבבות אנשים ונשים נשואות אל אחד הדרים אשר בעיר קדשני ירושלים ינולנולתאי, להבים אל אדון השבת, הבן אל הים ישוע הנצרי. המדוקר והמחלה בירי רשעים, מפשע עמו נגע למו.

**— 115 —** 

באלהותו, בנצהותו, ואמיתותו, פאטר גלה זאת האדון בעצמו לקליופס ורעהו מיד אחרי הקומתו מן המתים (לוקם 20 20 20). על זה רמו גם פולוס הקדוש. בכפל המלית שפתב במכתבו הראשון להקורנתי: מי המשיח מת בעד המאתינו יב פי הבתובים. ומי נקבר ומי הוקם ביום השלישי יב פי הבתובים. (מו. 3-4).

הבתוב מגלה לנו בי אדרי ישראל המושית הוא אל מסתת ר, וישעיה 15 (1.5 כל המוב והנועם, אשר הבין לאהביו, הוא שלמר בסתר בסדר צפון ונעלם מעין אישו משרי העורם הזה, עד העת רצין. בכל שאמר המשורד בתחלים ולב. 20 ימה רב מובף אשר צפנת ליראיה. פעלת לחומים בך, נגד בני אדם: (נגד הזה פירושו: מנד עיני נני ארם).

עצת האלהים האב אורת הפץ לבו מקרם, לקבץ במלאות העתים את כל מה שבשמים ובארץ תחת בנו ישוע המשוח, נצפנה בקממי ומתרי הבתבי קדש. לכן הכופרים והפרושים, אשר, בחפץ אל דעות, נסבלה הכפתם שברו למו בתורה, ראו בכל מאמרי משה נצאה נא, ברוח, נם אנחנו היום אל מחוץ למחנה התלמודים, המרודים כיום בקנית בשר ודגים על שבת, ונראה במלך שלם, ישוע, שר החיים; בעמרת קוצים שעמרו לו ביום שכלה כלאכת אביו, אשר נהנה לו

לעשות: ביום שקראו לפניו: יהי מלך היהודים!
כל איש פאנשי ההמון, אשר אין לו הוכת לנשת ולעמוד במקום נדולים, עת יחפוץ להוות מרחוק את הדר כבור כני המלך, יפה תארו ומראהו, כמו שהם באמת, רהוא צריך לבקש לו עור מהכלי זכוכית המגדלים ומקרבים את הדבר הגראה (נינאלו). כמו כן נם אנחנו, ילידי הבשר, קצרי ימים ושבעי קלון, בהפצנו, מרחוק ושפל מצבנו, להשינ שמין מעם מהכבוד והגדולה הגעלים, שקנה ונחל לו המלך המשיח, בתדפתו וענויי שטבל על הצלב, נחוץ לנו לבקש עור מכל הכתובים שנאמרו על המשיח של ישראל. רק בעזר הספרי קדש יש לנו יכולת לבוא לידי השנה קסנה מנודל כמות הגצחון, שנצח ישוע בן החרש מנצרת את העולם, בלעור רמות עבר ובהבנעו ער מות, מות הצלובה, \_117 -

לרבו, וידע היטיב את היי הפהנים הגדולים ותהליכות דברי הפרושים בירושלים ביפים ההם; האיש אשר עדותו נאכנה, מספר לנו: כי הסבה של הַעוָרון הנדול, שהכו בו החכמים להרע האלה, היתה תורתם וצרקת עצמם שהקיפו למו. בצלב! הצכב! קראו בולם בפה אחד, ויאמרו: יהורה יש לנו, ועל פי תורתנו הוא חיב מות, כי עשה עצמו לבן אלהים יותנן ים. ח. לשונם תעיד עליהם, כי רק על פי הורתם, -אשר עקור תעקר-ומתיה מו. ימו ולא על פי תורת אלהים, השבוהו ישוע לבן מות. אולם, על פי התורה שכתב משה והנביאים, לפי שהבינו וקימו אותם או השרידים שבעם ישראל, היה ישוע. באמת, הבן האלהים, אשר יהוה האב אמר לו: יבני אתה אני היום ילדתיף ותהלים ב. זו. אני אהיה לו לאב והוא יהיה לי לבן ( שמואל ב ז. יד). כל יראי יהוה שמעו לקול יעבדו הצדיק שאמר: כי הן קרא הכתוב אלהים עמם ניוחנןי. (53) הפרושים והכופרים היו גבורי הורה ואגשי חיל למצוא בין מאמרי התורה אלפי אלפים הקים: בענין ותנביאים, המעירים על המשיח ישועי שעלה בשרט מארץ ציה, רק דברי מליצה, מנה: הלשון, ודברי הבאי ונוזמא. ולא יכלו למצוא בהבתובים האלה יאת זה אשר בתב משה בספר התורה והנביאים, את ישוע מנצרתי גם קשה היה להם לש מוע את דברי המשיח שהיו בד בבד עם דברי הנביאים (יוהגן א. 48 8 48) ויבונהו וישממוהו עד למות.

דרכי תמים דעות מי ימצא! איכה עור באפו אדני את חכמי ירושלים, אשר התהללו לפני המון עם היהורים בעומק חכמת תורתם ובאהבתם הנאמנה לארצם ולעמם. צור ישראל השיב אחור דעת הפרושים ורבהנים, וימנע מהם את כבוד אור ישוע המשיח הזורה מן קאיפ נג מספר ישעיה, שקראתי באזניכם היום, והמאיר מגביא וכריה הגביא (י-יד) על כן גיאו למצוא את יהבן אלהים שהצפין האב שבשמים יבמבה אלהים. הבו בסגורים ולא הבירו את המלך על בית יעקב לעולם, יבמלך היהודים אשר לענו

המלמיד, האתוב, יותנן, שראה בעיניו כל הנעשה

<u>—119 —</u>

וקור א הכתוב בתורה: לא תנוב, לא תנאף, אף
איני עושה בתורה. בינו ודעו, כי לאיש המשוקע
כל יביו בנאות עצמו, הפתחלל בתכפתו ודעתו. יען
כי יודע לפרש את התורה ולמנות את מצותיה
קשה מאוד להתעורר משברון נאותו ולשום עינו על
הולדות החיים של יאותו ראישי ישוע מנצרת, בחיותו
פה עלי האדמה על מעשה עבודתו לקיים ולמלאות
כל פקודי תורת אלהים בפועל ובדבר, על
ענייו, על מיתתורמות הצליבה, על תקומתו ביום
דשלישי מן הפתים מה נם, להביר בו את המשיח בן
אלהים חיים, תבלית התורה.

הידיעה של מצות התורה ודוקרוקיהן, בלי עשיה, מביאה לידי המא נמות. לידי קריאה: הצלב! הצלב! הצלב! אכל קיום התורה – תורת אלהים - בפועל, בבשר וברות, מביא לידי אהבה, ענוה, שמחה ושלום, ארך אפים. נדיבות, חםר, ואמונה במשיח ישוע, אשר, ברמל ובשרו, במל את מצות החקים של התורה והעמידן לעולם על אחת: ואדבת לרעף במוף, יתנה ואת

שביתת השפת, מהרת פלים ורחיצת ידים, אולם למצוא ולהפיר בין השני אנשי פליעל, שנצלבי לימין ולשמאל של ישוע מנצרת, האיש אשר ייהוה הפניע בו את עון פלנה ואת זה אשר הערה למות נפשו ואת פושנים נמנה, לא יכלו, כן כברה עינם. נקצרה דעתם. בעת ההיא נתמלאו לתומם דברי ירמיה הנביא: אויל עמי אות ת לא ידעי, מכלים המה ולא נבונים.

אהובי אחי! שימו על לכבכם הרבר הוה: פי פאשר אבותינו, הברושים והסנהדרין, אבדו את הפשרון להביר פישוע מנצרת את משיחם: הבן אלהים חיים לכל ישיש לו חיים בעצמו והנותן היים לכל הבא אליו על פי היו חכמים בעיניהם ומנהלי עורים יישימו ב' מכמחם רק על השכלת עצמם בתורה, החביאה אך קצף, חמא ומות; כמו כן נם לכל אחר מאתנו, גם היום, יקשה לו להביר ברעתו וההרגיש ברוחו את המשיע של העולם וניאל נפשנו, את ישוע המשיח, אשר הנו הוא אתמול גם היום וגם לעולם ועד, אם הוא יהיה חכם בעיני עצמו, מתהלל בצורת המדע אשר זו: בי הוא תלמור חכם, יוד ע

6,160 17/16 of a

**— 121 —** 

והתודו נא את המאתיכם וחמאת אבותיכם, במעלם אשר מערו בכן אלהים ישוע המשיח. אמרו נא בית ישראל: יאמנם בקנו בצאן תעינו, איש לדרבי פנינו ויהוה הפניע בו את עון בלנו. בי ננור מארץ חיים מפשע עסי נגע למו. בי אך עם ישוע המשיח הפרות, והא יפרה את ישראל מבר עונותיו. אמן



היא מצותי אמר האדון: כּי האהבו איש את אחיו כאשר אנכי אהבתי אתכם. (יוהנן 15, 12),

שאו עיניכם, אחי, אל הר גולנולתא זראו, פי
שם פריון נפשנו מקללת אלחים, אשר צוה לנו על הר
עיבל; פי ברפת אבינו שבשמים נברו שם על פרכתו
אשר נתן לנו על הר גריזים. הפיסו על הצלב של
המשיח ותראו ברור, פי הוא השער להי צדיקים יכואו
בו; המבוא אחר, שנפתח לכל פני אדם, יהיה מי
שיהיה, ערל או מהיל, לנשת, פרוח אחר, אל אבינו
שבשמים. פקחו עיניכם זראו את ארון הבבור ישוע
הצלוב. מה נאדר הבהן הגדול בהיותו זבח לכפרת
הצלוב. מה יפה אף נעים הרעה צאן הגדול בהיותו
של האלהים, הנשא עון העולם, זבת שלמינו, אשר
בא ויבשר שלום לרחיקים ולקרובים, לנכרים ולאזרהים

אחי! אם נפשכם יקרה בעיניכם, ואתם חפצים להמנות בין אזרחי קרית מלך רב, בקרב הקרושים ובני בית אלהים, ברעו ביום על ברביכם לפני מלך הכבור ישוע, הנכתר בעדכם בעמרת קוצים. תפפי על לבככם ב כרטיח\_חחב

**— 123 —** 

איפה? וכמה נהגדל הערב שבת הוה? הן אורף גלותם המר ושפלות דעתם שללו מהם כל מושג והבנה במלות יגדול ונשאי, כל עזר אשר לא יעיד עליהם החוש של הראות והמשוש. קריאת שם יגדולי, מרגש נכפר פנימי, לדבר מפשם ורוהני זרה למו. אולם, זה היום באמת גדול הוא, יום יערב שבתי הוהדובר למעשה המא גדול, שהמא גוי ג דו ל נגד ישוע ה ג דו ל ובן עליון יבקרית מלך דב יירושלים, על כן שבר גדול נשברה בתולת בת עמנו.

חטאת יהודה זאת, הבתובה מאו בעם ברול על מפרי הארבעה מבשרים, עודנו-לדאבון לבנו - הרושה גם על לוח לב אחינו חיהורים. השעו עיניהם מראות את האתות אשר נהן לנו אלהים מראש, כי חפץ ישועה החבל הוא. הכבידו את אזנם משמוע אל דברי הנביאים, אשר בשרו מקדם את המשת, וישמינו את לכבם מהבין אמרות בן אירהים חיים יישוע, הנוזלות בשל של תחיה, להחיות העצמות. היבעות: גם היום המה מרים ועוצבים את רוח הקודש, המפיח חיים למאמינים ביהוה ומשיחו.

П

נר.יש כיום ערכ שנת, יום ענות המשית. 7 אפריל 1889

 $rac{1}{4} > 44 - 27$ ישעיה גג. לוקם כג.

אחי, בני עמי! היום הוה יקראו לו המשיחים יום הששי הגרול. גם השבוע אשר לפני פכה המשיחים נקרא יגרולי – אולי מהם יקחו היהורים לקרוא את השבת שלפני פכחם: ישבת הגרולי.

ידעהי. גם ידעהי, כי ה<u>יהודים,</u> בשמעם מפי אלפי רבכות אנשים, כי גדול יום הששי הוה, ממלאים. ישחוק פיהם ובלעני שפה ישאלו: מה יום מיומים? - ------

-120 -

היא מצותי אמר האדון: כי תאהבו איש את אחיו כאשר אנכי אהבתי אתכם. ניותן 10 19 אנכי אהבתי אתכם.

שאו עיניכם, אחי, אל הר גולנולתא זראו, פי
שם פריון נפשנו מקללת אלחים, אשר צוה לנו על הכ
עיבל; פי ברפת אבינו שבשמים נברו שם על פרכתו
אשר נתן לנו על הר נריזים. הבימו על הצלב של
המשיח ותראו ברור, פי הוא השער להי צדיקים יכואו
בו; המבוא אחר, שנפתח לכל בני אדם, יהיה מי
שיהיה, ערל או מהיל, לנשת, ברוח אחר, אל אבינו
שבשמים. פקחו עיניכם וראו את אדון הכבור ישוע
הצלוב. מה נאדר הבהן הגדול בהיותו ובח לכפרת
חמאתינו! מה יפה אף נעים הרעה צאן הגדול בהיותו
שה האלהים, הנשא עון העולם, זבת שלמינו, אשר
בי וובשר שלום לרחוקים ולקרובים, לנברים ולאודהים

אחי! אם נפשכם יקרה בעיניכב, ואתם חפצים להמנות בין אזרחי קרית מלך רב, בקרב הקרושים ובני בית אלהים, ברעו ביום על ברביכם לפני מלך הכבוד ישוע, הנכתר בערכם בעמרת קוצים. תפפי על לכבכם

**— 121 —** 

והתודו נא את המאתיכם וחמאת אבותיכם, במעלם אשר מעלו בבן אלהים ישוע המשיח. אמרו נא בית ישראל: יאמנם בלנו בצאן העינו, איש לדרכי פנינו ויהוה הפניע בו את עון פלנו. בי נגור מארץ חיים מפשע עמי נגע למו. כי אך עם ישוע המשיח הפרות, והוא יפרה את ישראל מבל עונותיו. אמן



ב כרטיח\_חחב

**—** 123 **—** 

איפה? ובמה נתגדל הערב שבת הוה? הן אורף גלותם המר ושפלות דעתם שלוו מהם כל מושג והבנה במלות יגדול ונשאי, כל עוד אשר לא יעיד עליהם חחוש של הראות והמשוש. קריאת שם יגדולי, מרגש נכבד פנימי, לדבר מפשט ורוחני זרה למו. אולם, זה היום באמת גדול הוא, יום יערב שבתי הוהרובר למעשה המא גדול, שהמא גוי גדו ל גגד ישוע הגדול ובן עלון יבקרית מלך רב יירושלים, על כן שבר גדול נשברה בתילת בת עמנה.

חשאת יהודה זאת, הכתובה מאו בעש ברול על פחרי הארבעה מבשרים, עודנו-לדאבון לבנו - הרושה נם על לוח לב אחינו חיהודים. השעו עיניהם פראות את האתות אשר נהן לנו אלהים מראש, כי חפץ ישועה התבל הוא. הכבירו את אונם משמוע אל דברי הנביאים, אשר בשרו פקרם את המשחת וישמינו את לככם מהבין אמרות בן א להים חיים ישוע, הנוולות בשל של החיה, להחיות העצפות היבשות. נם היום המה מרים ועוצבים את רוח הקורש, המפיה חיים למאמינים ביהוה ומשיתו.

П

נרדש ביום ערב שבת, יום ענות המשית. 1 אפריל 1889

ישעיה נג. דוקם כג. 27-44 <

אחי, בני עמי! היום הזה יקראו לו המשיחים יום הששי הגדול. גם השבוע אשר לפני פכה המשיחים נקרא יגדולי – אולי מהם יקחו היהודים לקרוא את השבת שלפני פכחם: ישבת הגדולי.

ידעתי. גם ידעתי, כי ה<u>יחודים, בשמעם מפי</u> אלפי רבכות אנשים, כי גרול יום הששי הזה, ממלאים שחוק פיהם ובלעני שפה ישאלו: מה יום מיומים? שחוק פיהם ובלעני שפה בית הספרים הלאומי והאוניברסיטאי כרטים בספר

ירידיו מרדת שחת, בדם בנו היהיד, צוה להם
כי יעשו את קרבן פסח, המובר והמעוד אומר: יוהיה
הדם לכם לאות .... וראיתי את הדם ופסחתי
עליכם ולא יהיה בהם נגף לפשחיתי הבונה. כי יש
ביכולת היו הכל יכולו לפסח עליכם גם כלי מימן
הדם, אולם דם השה של זבה פסח יהיה לכם,
בישים יבואו לאות ולוברון, כי אך בדם שה
תמים ומום אין בו, הוא דם ישוע המשיחו תמהרו
לפני הי ולא תשחתו, יכי אין כפרה כלי דם.
כמו כן כל יתר החוקים שבחורה נתנו לישראל רק
לאותות ולרמוים, כל איש חבם, מבקש אםת ואשנה במשיח
החבין נאולת ישראל הנפשית על ידי האמונה במשיח

אבל אבותינו המאו, כי סרו מה והכו בסגורים ולא ראו בם אתותם, החכלית הגרצה בחם, את המשיח, שהיא תבלית התורה, ויראו בחם אך תלי תלים של הלבות ודרשות, אשר לא צוה הי ולא עלה על לבו. על זה מקונן המשורר: אתותינו לא ראינה. על פשעי עם ישראל אלה יאנח שר המשורר אחף במושר עיר, שקראנו היום בתפלתנו. אחרי שקונן המשורר על הסתרת פני אלהים מישראל; על הלול משפן שמו: על תרפת חורף ומנאץ שם יהוה ועל אויבי ישראל, מוסיף ואושר: כי היותר רע ושר לנו, פני ישראל, הוא, מה שאנחנו, בעצמנו, רעים והמאים: ישראל, הוא, מה שאנחנו, בעצמנו, רעים והמאים: ישראל, הוא, אין עוד נבי א, ולא אתנו יודע עד ם הי. המשורר, ברוח קדשו המדפרת מתוך גרונו, רבו על השלשה דברים, אשר פחר אלהים להורות, על ידם, לורעו של אברהם אוהבו את הדרך ילכו בהו גם כל נויי הארץ. והם:

א) בראשית, עת היה יטראל לעם, בצאתו ממצרים מעבדות לחרות, גופניתו מיד נתן לו אלהים מצות וחקים באלה, אשר יכלו היות לו לאתות על חרות וגאולת הגפש, הנקנות לאדם רק בעזר השובה זסליחת החמאים על ידי דם בן אלהים המשיח הנשפך בעדנו. למען הכין את ישראל לקראת חפין הקרום, שעלה ברצון אלהים האב מרם פוסדות הבל, להציל

ב) באשר הרבר הראשון, האתותו לא הביא התועלת הנרצה בה בחר לו אלהים, מתסלתו על עמד, מלאמים, אנשים נכיאים, וישלת אותם, השבם ושלוהו, אל ישראל, לבשר לו בשורת הנאולה על ידי בנו ידידו אשר רצתה נפשו בה. – גם התלמוד פודה: בי בל הנביאים לא נתנבאו רק על המשיה וומנה.–

אוי דנו! אבותינו העליבו במלאבי אלהים אלה, בזו דבריהם, ויתעתעו בנביאים והעלו עליהם חמת הי עד לאין מרפא. נהה ב. לו מז.) על זה מקונן המשורר: יבי אין עוד נביאי. הכונה, כי אין בישראל אמונה בנביאים. הנביאים שהנידו לישראד מדאשית אחרית באלו לא היו ו אי ג ם.

O אחרי כן, כאשר דבר יהוה, שהיה בפי הנביאים כאש, לא רכך את לכ ישראל הקשה וכאשכת הסופרים והפרושים, שהתעו אותו, שכב למעצבה, זכר אלהי ישראל ברנון רחם, ויפקוד את עמן על ידי דבר השלישי והאחרון, וישלח לנו פרות, כאשר דבר בפי נביאיו הקרושים אשר מעולם, את בנו היחיר ישוע יהיודע עד פה: יומתי תהיה ואת ואות קין

העולם: כי בו צפינים כל חכמה ודעת. בלידת ישועו בחייו, במעשיו הגפלאים בקרב עם ישראל, בענוו, במיתתו, ובתקומתו ליום השלישי מן המתים, באו לידי קיום נכון וראוי כל האתות וההכמחות שבפתבי הקודש, אולם ישוע זה הבא לאשר לו, יואשר היו לו המה לא קבלותו.

המלוא והקיום הנכון של הכתובים באו לידי קצם בשני אופנים, או מצד האדון ישוע ושלוחיו. בו מצד עם ישראל שמסרו אותו לגוים, וילענו עליו וירקו בפניו, על לא חמם עשה ולא מימה בפיו.

אולם ההבדל בין קיום הפתובים מצד המשיח ושלוחיו ובין קיומם מצד היהודים הוא רב מאוד. פהונת המשיח ועבודתו, הבוו והרפה שנשא, ענויים קשים שסבל, המסירת נפש למות־מות הצליבהד כל אלה היו בכונה ודעת בנפש חפצה וברצון חפשי, מרוב הכנעתו לאלהים האב ומנודל אהבתו לבני אדם. יען, הוא, מצד אדהותו, ידע מראש, כי שלת משמים ארצה לתת נפשו כפר בעד רבים. בדעת וכונה השלים ישוע את הכתובים, לעשות רצון אכיו שבשמים אשר

שלחו. אבל עם ישראל מלא וקיים, מצדו, אה הבתובים בכלי דעה. הם שנאו את המשיח ישוע הנם; לענו עליו וירקו בפניו, ויקראו: הצלב! הצלב! על לא דבר, רק פרוע לככם מקרם, הבוזה אפרת אלוה הצרופה בפי נכיאיו, אשר הגידו איזה דרך ישבון אור המשיח. על פן כשלו נפלו ולא קמו ער היום הוהי באשר אפר האדון: הן בן האדם ילך לו, בכת וב באשר אפר האדון: הן בן האדם ילך לו, בכת וב על יו, אך אוי לאיש ההוא אשר על ירו יפבר כן האדם (מתי בו 24)

אולם, לנו אין להשתומם ולהתפלא, כל כך, על היהודים בני דור הנביאים, מדוע לא שכו לב אל דברי חוזי יה ומשיחו, כי יש אופן להשוב: כי אור הפציין מחרכי הנביאות היה עזר גנוז ונעלם; משיח אלהי יעקב, אשר נבאו עליו, היה כמסתתר בשפרירי העתיד הנעלם מעין. גם אחרי כן, בראשית הופעת המשיח בבשר, יהוא היה אור קטן ודק, כי עלה יכשרש מארץ ציהי. לואת קשה היה לפני עיני בשר להאמין, כי יורוע יהוהי עליו גולתה. יהמנצרת תצא לני מובהי? שאלו אנשי דורו זה לה, והביטו עליו כעל איש יאשר

לא הדר לו. הפושיע של התכל לא נולד בבית פלבים ולא נתנדל בבתי בחנים הנדולים, לכן בשכום האנושי לא יכלו לחשוב בי הוא נואלם החוק, תפארת ישראלי אולם, מה מאוד גדולה הפליאה על ראשי היהודים ותכמי התורה, שבימים האחרונים האלה, בעת אשר אור המשיה כבר האיר לארון ולדרים עליה: בעת. מפזרה שמש עד מבואו נדול שמו בגזים וכבודו מלא עולם; בעת שנקל הוא לראות איך, במעט, כל הכתובים שנכתכו עליו פאה בדרך נשלאו עד קצם. בנדל זאת נם ספרי בתבי הקורש שהעידו עליו היו עתה גלוים זברורים לכל דורש אכת יהוה,רפעת הזאתראנשי ישראל אלה עוד מעקשים לכם, יהתרו בכל עז ויהפשו, הפש מחופשו למצוא באורים זרים, דלים רקים, לעקם את פל הפתובים שנאמרו על ישוני, שר החיים והשלום. ולהפך דברי אלהים חיים, ולעפב פזה את נאולת ישראל וישוניתו.

צהוק מכאוב לב הוא, לראות, איך התלמידים שבבל דור ודור עמלו לריק, לפרש ולבאר הקאפי גיג

9

בית הספרים הלאומי והאוניברסיטאי כרנויות חבר

מספר ישעיה, שקראנו היום, נגד הבאור האפת של הארץ ושלוחיו הקרושים. המה בתבו הביאור לא בעט ודיו, אך בכספר ורם, הנבואה שבפרשה הואת היא קרן מכאום בעיני האינם מאמינים וכעצם בנרנם.

פה בחשנים עשר פסוקים של הקאפי הוה, חשליך הנביא מעליו את אררת המליצה, ויפשט מעיל המשלים, ובשפה ברורה מספר לנו מעיינה נורא: מות ישוע מנצרת, הנקרא ובא כהמש מאות שנה אחריו. הנביא צופה ומביט הַלִּיכוֹת אַל בבשר: רואה ענות נפש המשחן: המכאובים, הנגעים והחבורות, שהוא מקבל עליו באהבת. לפניו גלויה עצת עליון כקרם, לשלוח ארצה את בנו, יהידו אהרם ונשא ונכה מאירי-איך פה, עלי הארפה, יחשבוהו, ילנבוה וחדל אישים, בי-הכלית משלחתו הוא, למנין ישא את חליינו ויסבור את מכאובינו, החווה מבים מרחוק, כי הכן מחולל מדוקר מפשעינו, ואיך בקחתו עליו מוסר שלומנו, היה שלום לנו יובהבורתו נרפא דנוי.

החווה מתרגש מהמחוה הנורא הוה, ומרים קולו: מי האמין לשפועתינו? זורוע הי על מי נגלתה!

**— 131 —** 

מי יאמן בוה, אשר אנחנו ביום משמיעים? הבימו זראו, על פי נגלתה זרוע יהוה: על ישרש פארץ צידארשרש ישי, אשר נצמח ויצא מאבום בית לתם! .... יבלנו בצאן תעינוי בלנו, באין יוצא מן הבלל, כי גם תלמידין המעמים, שהלכו אחריו, בעת אשר הפניע בו הי את ניון כלנג, נפוצו איש איש לביתו, ואיש לדרפו פנה, אך אוורי כן, על ידי כפרת דם נפשו, נתאחרו בני אלחים המפוזרים האלה לאח ה, ויהיו לקהלה אחת קרושה וכללית.

הנבוא מספר, בעד רואה נאמן, כל הדברים שיצאו לפועל פכמה דורות אחריו, כמו שהמה כתובים על ספרי הארבעה מבשרים: איך המשיח נגש, ברצונו החפשי, אל משופטי נפשו ונענה באחבה. בדומיה, בלי פתחון פה לענות דבר להמלעינים עליו, יכשה לשכח הובל, וברחל לפני נוזזיה, הצריכים לצמרה: לעשות ממנו בנד לחום בו נופם ולכסות ערותם ינא ל מת.י הנביא רואה, איך לוקחים את הפשיח בחבוון ובהלה :מעצר ומטשפטיר מהעצרה שקראו הסופרים והפרושים בבית קיפא וממשפט פילאר **—** 133 **—** 

טוס, ופוליכים אותו אל הר נולנולתא לצלבו שם. אין גם אחד בקרב קתר היהודים והרומים, לשוח ה הולפר לבני דורו של ישוע הנוצרי: פי ישוע זה, שר החיים, ננור מארין לא בעד פשעו, אך בעד זה, שר החיים, ננור מארין לא בעד פשעו, אך בעד פשע עפיי; פי הוא נתן את רשעים רק יקבדוי אולם אחרי מותו הוא יהיה עשור לפל ועל ידו פולם אולם אחרי מותו הוא יהוע יכול לקבל עליו פשעי בני ישעין כי רק הוא, ישוע, יכול לקבל עליו פשעי בני אדם, יען רק הוא הא דם אשר אין פל חמא בו, לא חמם עשה ולא מרמה בפוי.

בתוך כך עלתת ברעיון הנביא השאלה ששואלים היהורים, התכמים בעיניהם: מדוע עשה הי פכה ז מדוע שלתצאת המשיח בדמות עבד, דרבא וְהָקְהָה אותוּ כל כך עד כי אפסה היכולת לחביר בו ידיד האלהים, את זה, אשר רצתה נפשו בוז במשיב על השאלה הואת יאמר: ראשית, יי הוה חפין דפ או החליי כך עלה ברצוני הנפלא, ומי יאמר לו מה תעשה? הן כל אשר הפין יהוה עשה בשמים ובארץ. שנית, יש נם מעם לוה, כי בחפין ועצת הי היה לעווב הביח יי הי חפשית ביד ראדם: אם אתה בן אדם יה שים י

אשם נפשו אם הודה והאמן, כי ישוע היה יקרבן אשם בער חטאת העולם, אז, על ידי האמונה הפשוח בך יובעי הפשוח בר יובאה בל בר, ייראה המשיח בר יובעי אמתרורע ברך הירואהה בן אדם הראה במשיח, כי הוא מאריך ימים על ממלכתו, שהנחיל לו האב; כי אבן הי, חי, הוא ומלך על בית יעקב לעולם. הגביא חותם דבריו בטוב וכבמחון לב: כי חַפָּץ יהוה, לעבור על פשע לשאריה נחלהו ולשוב לרחם אותה, לכבוש עונה – יבירו – ביד ישוע המשיח – יצל הי, לעה קץ הימים, כאשר ישובו בני ישראל אל אלהיהם ואל דור מלבם, ויכירו באמונה את משיחם ישוע הנצדי אשר דקרו.

זאת ועור אחרת מבשר הגביא: כי, מלבד אשר המורת עמל נפש, שסבל המשיח, הוא יראה זרע ברך הי פעמו ישראל, הוא עור ישבע שמהות ונעימות נצח, כי יברעהוי – ב החכפה והמדע המשיח, – נמ יצריקי, יקדש ויפרה – הצדיק זה, ישוע המשיח, – נמ את יה רבי סירטים רבים ובני הנכר הגלוים אל הי, – וים עונותם של נוים רבים האלה הוא יסבול ויסלת.

**— 135 —** 

זה 1856 שנים מיום אשר ישוע הערה למות נפשו בעד פשע עמנו. ואתנו בקהל היהודים אין עוד המשיה ישוע הדיודע עד מהיי עד מתי ירנים העוים בכלם את ירושלים עיר הצדק: מתי השיב המלוכה לישראל. נקונה נא יהדיו עם המשורר: היין אין א ת נו יודע עד מה". אין משות לישראל. אין לו עוד האמונה בבן-עמני־אל-ועד מתי אלהים יהרף צר .... למה תשוב ידף מערתף קנית קדם. הלא אתה אלהים מלכי מקדם, הנף בבר פועל ישועות בקרב בל עיי הארץ, אך ישראל עודנו רהוק משועתה.

ידידי! העלו גא על לבבכם גודל אהבת המשוח לעמו ישראל ברגעים האחרונים מחייו על הארפה, ותראו, בי הוא, ולא אתר, הוא האחבה מאלחים, העושה חבר .... לא תבקש את אשר לה ואת בל תפבול.

המבשר לוקם (בנ. 27–44) מספר לנו: פי המשיח לא פתח פיו לענות למרופיו דבר, בפתוב: וְאָהִי פאיש אשר לא שומע ואין בפיו תוכחות. (תהלים לה. 44 רק בשלשה מקומות. באשר נגעו הדברים למובת ישראל, הנביא מודיע: פי יען אשרי ישנע יהערה למות נפשוי ועם ישראל, אשר מהם יצא המשיחי לפי הבשר, ואשר להם פשר, בראשונה, החסד והישונה. לא הפירוחו, וימנו אותו את פון שעים, לכן הוא, המשיח, בראשונה יחטא רביםי ר הגוים ובני הנכרריישאי, ואחרי כן פעד יהפושעים״דעם היהודים, שנדלם הי פבנים והם פשעו בו – "יפגיע" יעיתיר ויתפלל לאביו שבשמים פעדם פי ימול גם את לכבם לאחבה אותו ויזרוק עליהם מים טחורים למחר אותם מכל חמאתם, דבר יהוה, באמת, על תלמידיו, חיש מהר, נהרו אל אמונת-ישוע-המשיח ניום רבים ועצומים, ויקבלו עליהם את עולו הנעים. אך עם ישראל נאנה וישב אחור מאורו וישעו ויהי לעבד נרצע לשר הפוברתממון עד היום הוה.

מי גבר, אשר אך חוש שלם ומוח בריא לו, יובל להתעקש ולאמר: כי הרברים האלה, שבפרשה נינ הואת. לא על ישוע מנצרת נאמרו.

אבל אנהנו ואבורונו המאנו, הכבדנו אונינו עד כה, לשפוע בקול עבד יהוה. ברטים בחה-

**—** 136 **—** 

**— 137 —** 

לרעף כמוף" בזה שבוררים מית היפה להנהרגים על ידם (פסחים דף עה). קחו נא יימעתכן לצרבכן: בכינה על נפשכן ועל בניכן, כי הנה ימים באים.... התנפים והחמאים ישאו את עונם ויקבלו עונשם הפר, כי אם כזאת יעשו בעץ הקח-זית רענן (ירמיה יא. ו8) מה יעשו בעץ יבש-הענפים הקמופים. (להרומים יג. וו)

ב) בעת עניז על הצלב. נַלָּא כּל עֵט סופר מהיר לתאר הגדופים, החרפות והפזיונות. גם הכאב והצער שסבל החסיד ותמים ישוע מרם מיתתו, המשונה והמנוולת. אולם, גם חרפתו, גם בזיונו, גם כאבו וגם צערו, לא פעלו עליו, להוציא אף מלה אתת להמלעינים, אשר עפרו מנגד נגעו וצחקו עליין, אך אהבתו העזה, הגדולה עד מרום, פתחה את פיו, לבקש תפלה מלפני אביו שבשמים בעד קהל היהודים אישר סבכוהי, ויאמר: "אבי סלח להם כי לא ידעו מה הם עושים", אבי סלח להם כי לא ידעו מה הם עושים", ועושים, בלי דעת, את דבר אלהים דנהרצה מקדם, יבי על המשיח היה לסבול כל זאת ולכ א אל כבוד ו". ללוקם כו 26. [26]

אהבתו העזה לעם הזה לא נתנה קמן לו ותציקהו לרבת

א) בעת אשר הלבו אהריו עם רב וביניהם המון כופדות ומקוננות עליו חוא, ישיע, בדעהו, בי הנשים האלה, בנות חות, שתבואה פיתה לעורם .שרא מיחו עד הנה בבעליהן לעצור אותם מהטוא נגד משית הי, תפצות עתה, בעת הלוכת ישוע אל הצלב, להראות לעין החמון, כי פהנשים היקרות שבירושלים חנה; מהנשים שקפלו עליהן המצוה: יהנו שכר לאובר ויין לברי נפשא, לחביא קורט של לבונה בפום של יין לחשקות את היוצא להרג כדי שתשרוף דעת ו. (סנחדרין דף מג). אילם, עיניהן התימות לראות גודל הרעה הבאה על בניהן אחריהן, בגלל דם הנקי. שקבלו אנשי ירושלים על נפשם ועל זרעם. לכן, להפיך הבכיה של חנופה לפכיה של תשובה, פנה עליהן ואכר: בנות ירושלים, אל תבבינה עלי, להראות עצמכן לעיני ההמון, כי מהיקרות ורחמניות אתן, ההפצות בטרוף דעתי, כאשרגם בעליכן, הסופרים והפרושים, משתחלים א"ע לקיים מצות "ואחבת

ברטים-חר-

**—** 139 **—** 

לה א מין באלהים האב; התורה על פשעיו; הזרה בפיו. כי ישוע הוא, האדון הפשיה, ויכמה לבוא בהוך כלכות השפים. אשר בשר ישוע, ויתפלל אליו....

לקול שַנַעת הָאָבלָל הוה שעה ישוע, צַעָהַר לו. ויפתח את פיו ויאטר:

יאמן אומר אני לך: היום ההיה עמדי בגן עדף.
אלה היו המלות האחרונות שאמר ישוע, אור העולם
לאיש שהלך חשכים כל ימי הייו. אלה הם דברי
בייתרונים מרם שכסה החושך את פני כל הארץ, ומרם
שפקד את רוחו ביד האב, הדברים האלה מאשרים
ומקייםים לנו הדבר, יכי ישוע בא לעולם לחושיע
ה מ א י ס י מימומים ו 15)

אחי! לו הקשיבו, כראוי ויאות למבין דבר, את אשר דברו ביניהם שני הפרוצים האלה על העץ, בעת שהי לימין ולשמאל אדון כל הארץ, או הכירו בשפתם את שפת וישון שהי המפלנות של היהודים, אנשי דורנו, ה ע נ ו שים נם כן לפי פעשי הם הלא מובים. המפלנה האת גדולה היא,

ם בעת שמעו, בי איש הומא, בן בליער, מורח המאיו ומכקש כליחה ובפרה. מהזה פלא ויקר הציב לפנינו המבשר לוקם. הוא, לפי הימו, מספר לנו: בי ביום נאצה הוה, בשעה שאיהבי ישוע ותלמידיו נפוצו איש איש לביתו וווַהַר לבדו על הצלב, גם אה ברגעיו האחרונים, סבבוהו מרעים אשר פצו עליו פיהם. גם שם, על העין, אחיו, לפי הבשר, שני יהורים שנתלו אחד לימינו ואחד לשמאלה דברו ונתנו בו דבי. מי המה האחים האלה ? המה שני פריצים, אנשי בליעלו שמעשיהם הרעים הביאו אותם אל המות על הצלב. גם שם, על פתחי של ניתנם, בני מות אלה לא חורו בתשובה, יהר עם אחיהם, ההמאים בנפשותם: ראשי חבהנים, הכופרים והזקנים, החלו להרף את ישוע כלך ישראל ויאמרו: אם באמת "פלך ישראל הוא" ירד נא עתה מן הצלב ונאמין כו. אדון הכבוד ישוע שומע את תרפתה אך הוא כאלם לא יפתח פיו .... עור מעש, והנה רוח דעת ויראת הי באה מעבר המשיח וינע בפנת. הלב של אחד מאנשי הבליעל האלה, פתאום נטח במחשבתו שדרך רעו חנגדף; שב בתשובה שלפה,

עודנה מחרפת את המשיח פלך ישראל ואומרת: שפתנו אתנו, מי אדון לנוז בני לאומים (נאציעליסטען) אנחנו. מה לנו להמליך עלינו את הארון ישוע המשיח תושבים את עצמם שוים ורומים לו, יען צדיקים וישרים המה בעיני עצמם. לכן פחכים המה על משיח בוה, שיושיע את עצמו ואת נפשם. ולא על מטיח, אשר עונותם הוא יסבול ובתבורתו ירפא למו. המפלטה השניה היא, אלה עצפות היבשות, המפורות על פני בקעת רוספיא, אשר, בהמלת האב שבשמים על עמו ישראל, זה שנים מעמות נשבה עליהם רוח ממרום להחיותם ויחלו לציץ מתרכי פתחי קברותיהם על האדון שר החיים אשר אבותינו דקרו אותו. המפלנה הזאת אומרת ביום: נירא נא את האלהים השופט צדק, ונצדיק את משפטו וענשו, אשר הביא עדינו בגלל רם הנקי אשר שפכו אבותיני, מדם הבל עד דם ישוע המשיח. הרשענו ופשענו לכן לא נושענו. מורים הם: כי זה ישוע משיח יהוה הוא, אשר לא עשה מאומה רען פי מנצרת וצאה שובה לנו ולכל הנזים.

and the control of the

-141 -

כחפריין הזה, שהזר בתשובה על הליתו פרם יצאת נשמתו, המה מתהגנים: זכרנו ג א אדוני בבואף בקרב במזכותף, אשר גתן לף אלהים האב למלוך על בית יעקב לעולם.

אחין זכרו כי אדונינו ישוני, משיח האמת, אמר: פרנשאי שעל הארץ א מישוך את פלם אליניותנן יב 20) לכן בורו נא שעל אחלי אחיכם הפריצים ובני בליעל, המחכים למשיח ברינפלי ושנהרין דף צו ע"בי אשר ירד להם מן הצלב וישיע לעצמו ול הם, ועודנם מחרפים את המשיח בן אלחים חיים, שנצלב ונקבר, קם מן המתים וישב לימין הנבורה. סורו מחם. חסירו דוע מעלליכם. פתחו הרצובות רשעתכם. וה. ז קשרכם עם מעלליכם. פתחו הרצובות רשעתכם. וה. ז קשרכם עם השטן, שר הפוזב, למען תוכלו להמשך פלם, במחרה, אל האדון ישוע באמת ובאמונה; לקתת חלק בהתחלה, הבבוד, והתפארת, אשר יחיו לכל המאמונים בהתגלות כבוד מלבותו ערינו בזמן קרוב. אמן.

-----

הלבו הושך ולא אות. הננו רואים בפרשת פרה אַרְסָה אשר קראנו רפניכם, כי כל הפרשה מדברת ממצוה אחת: לקחת פרה ארשה תמופה; לשרוף אותה מחוץ למחנה: להשליך אל הוך שרפרה עין ארו ואווב: ליתן אפרה אד בלי מים חיים: להזות אותם על איש אשר ישמא פשת שלישי ושביעי וישחר. חשורף את הפרה ירחין בשרו במים וטמא עד הערב. הנה פליאה דעת הוא, נשנבה מאתנו, מה הוא פונת המצוח הואת? לפה לנו פרה ארכת ושרפתה שחוין לפחנה? איך יכול אדם הנטפא בנגיעת כת דיטהר אך בהואת אפר פרה המעבירה כל ממאה ז כבר השהוממו רבים גם על זה, איך אפר פרה מטהר שמאים, ומטמא שהורים. חידה סתומה היא לפני בל יורעי התורה, עד שנם התלמוריים; שררשו על בל קוון וקוון תלי תלים של הלכות: על החמש מלות: אבשר בשרה שרפה לא תאכלף תלו עליהן שמונה עשרה שרפות והוסיפו עליהן בהנה ובהנה ומחמש מלות: ילא תבשל גרי בחלב אמוי, יצאו להם אסורי הערובות בשר בחלב, בפלפולים עמוקים ער התחום, גם מאלה, נעלמו מעמי המצוה הואת, ואמרו:

د.

נרוש בשנת כרו חוקת ונרפֿס על ידי רפראפֿ. פֿ. רעלימש בלייפציג. בשנת 1885.

Deditory

במדבר ים. ו-וו. יוהנן ה.

אתי אחובי! ידעתי כי רבים מכם באים הנה לראות ולשמש, רק יען כי תאבי הרשות הם, אבל לא ל ה ב ין ברבר ה', אמנם כל ישעי ותפצי הוא, כי בכואכם הנה תוכלו להרפא מתחלואי התלמירים אשר נשרשו בלבבכם. התלמירים הקדימו תמיד המעשה להבנה. בכל מצוה ממצות התורה תפשו את המעשה לבר והחזיקו בו, מבלי הבין על מה ירמוון מזיה, לכן **— 145 —** 

בתוכם היו מכנסי אדם אחר יליד איירופא, העשויים בכפתורים וללאות הרבה. ויקר מקריהם, כי גלי הים נשאו ההפצים אל הוף אי אחר אשר שם משכן פראי אדם, הודכי ערומים, פיום הולדם, פי אין עוד למו רגש חבושת לכבות את ערותם. ויהי במצאם על החוף את המכנסים התפלאו והשתומשי מאוד: על מהי? ולמה נקשו אלהן ולא ידעו מה דעשות עמהם. בין הפראים האלה היה אחר, הפוחוק לחכם ביניהם. הוא התבינן על המכנסים, וימחר ויתחוב את שתי ידיו בבתי הרנלים של המכנסים והעלה אותם על ראשו ויכם בהם את ראשו ועיניו. מרוב שמחה פזו ורקד, ויצעק ויאמר אל המין הפראים: הפימו וראו כי אנכי מצאתי את התידה, בי רק לואת נוצרו ונעשו המכנסים לפען יכסה האדם בהם את העינים. כל אחר מהפראים הספים לדשתו של התכם הזה. אז החלו לחקור על דבר הכפתורים והללאות אשר בהמכנסים. גם עליהם מצאו פתרונים: כ נעשו להלות עליהן כל משא ערמת הבן וחבילי קש. עברו ימים והנה בא אליהם איש איירופא, ויהי בראותו לכך נאמר כה יחקתי חקה היא, ואין אתה רשאי להרהר אחריה, התלמודיים הפלינו מאוד בהעלמת השעם של פרה אדומה, באמרם: כי החכם מכל אדם, שלמה המלך, אשר לפי דעתם היה אבי החכמות מתקנות עירובין ונטילת ידים, גם הוא, אמר על מעמי הפרה: יאמרתי אחכמה והיא רחוקהי – אך, אף כי נעלמו מהתלמודיים פנימיות הכונה במצוה הואת, בכל ואת לא נמנעו להוציא בפלפוליהם מפרשה הואת מסכת ברה.

אחי, בני עמי, הצמיירו נא בנפשכם, לו ראיתם מצוה פואת באחד מספרי דת אחרת או בברית החדשה, הנחשבים בעיניכם פספרי חצונים, בלי תפונה, אמרתם: כי דברי הבל המה ואין להם שחר; כאשר כן באמת, יאמרו משנילינו, בעלי האפם (ניהיליסמים), על תורת משה עצמה, אך אלו ואלו, בעלי האפס ובעלי התלמור, לא יכלו ולא יכולים להבין פנימיות ורוח התורהי יען כי נעלם מהם אור המשיח הצפון בה.

משל התורה בעיני בעלי התלמוד לפה היא דומה: לתפצי ספינה אחת, אשר נפלו אל גלי הים

Commence of the Commence of th

10

והאוניברסיטאי <u>כרטים סכף</u>

-- 147 ---

הוא בבמת ישתק, מהחת למקום מערכת המטחקים; המה מניעים את כל אופני כלי המערכה, אשר מתחת להרצפה, ופרי מעשיהם יתנלה ויתראה למעלה לעין רואת. בעת אשר כל המון הנאספים ישרקי, יריעו וימחאו כף על המהזות הנעימות אשר יהוו, הפעלים שעושים במלאכתם עופרים במשחוממים מכלי רעת: מה קול הרעש הוח? הם אינם מבינים, כי הנועתם ועבודתם פה לממה הסבו שמחה ועונג לאלפי רכבות אנשים הרואים את המחוזת למעלה פתוך בית המשחק. עובדים במעשי מצות, כלי התורה, ואינם יודעים כי בכר ועצומים ישמחו לקראתו, ימחאו כף מריעים וקוראים: יברוך הבא בשם יהוה.

אחי, בכל מקום אשר שם הארון, אחינו ישוע המשיה, וובר, שם אוכה ושמחה, עושר וכבור, חכמה ודעת: שם אמונה מהורה, תקות מישרים ואהבת רעים, ואהם עורכם הזוים, שוכבים, במהשבי בור התלמיר, 4101

איך האיש לביש המכנסים נופל החת כובר משאם קרא לו: פתי! כסיל! ויאמר: פשוט את המכנסים : פקח עיניף וראה, כי גם לי מלבוש כזה, אך הלבוש הזה הוא לכסות את ערותי, ולא את עיני.

בינו נא, אהי אהובי, להנמטל אשר אגיד לכם:
התורה היא לבוש המשית, כי הוא עצם ותכלית התורה.
הכונה בנתינת התורה ושצותיה מן השמים היתה,
לשרש מלכות בני ישראל אמינת עובדי אלילים, ערות
מצרים, ולעשותם עלולים ומוכנים להתנלות המשיח
בקרבם, התלמודיים אשר לא אבי, או לא יכלו, לראות
את המשיח, לא מצאו כל שום בונה בהתורה חוץ
מעשי המצות, על כן מרנלא בפומייהו: מצות אינן
צריכות בונה. הנקל היה להם לתלות במצות ה' הברה
בוקי סריקי' מזה יצא מה שיצא, לתרפתינו, נגדה נא
כלכות המשיח; ואנהנו, עם הנבחר, עורנו נושאים את
הלבוש על ראשינו לכסות את עינינו מבלי ראות אור
השמש צדקה, כי יהל בהודו והררו.

היהורים דומים לפועלים אשר מעשי עבורתם

W M תורת חסד היא; יחסד הפצתיי. יולה חמשה אלמים: רמו אל חמשה ספרים שבתורה. שמה, על שרה התורה. שוכבים חולים, פסחים, עורים ויבשי פח לרוב. הנה המשיח התקרב בראשונה להיתורים, כרפאותם ולהחיותם מנגעי ומכאובי ההצא, הבא מכח מצות התורה יכבלעדי התורה החטא פת הואי ולהרופים 1 8) יואיש היה שם אשר חלה את הליו זה שלשים ושמונה שנים. וירא אותו ישוע .... וידע כי ארבו לו ימי חליו .... ויאמר אליו התחפין להרפא .... ויען אין איש אתי .... ויאשר אליו ישוק קום שא את משפבך והתהלף. .... כן היה באיש ישראל פרטי וכן הוא באיש ישראל הכללי. כלל ישראל חולה מאוד זה ערך שלשים ושמנה יובלות שנה, אך היא איננו מרניש את מחלתו. ישוע המשיה, היורע כי ארכו לו ימי חליו, שואל אותו בכל עת: התחפוץ להרפא ? הן רפואתה לא החוקה ממך, הוא בהן ברצונה, יאם תהפוץ. כי קרוב הרבר מאוד בפוף ובלבכף. כלל ישראל - משיב בכל עת: יאין איש אתיי. הבונה, בי הפין הוא לבא אל ברכת המים – מי הטבילה – על ידי בה אחר,

מאנהם הקיץ. אהה! עד מתי עוד? עד מתי לא תרגיש: מחלתכם הארוכה ולא החפצו להרפא?

דעו, כי חסר המשיח גרול עד מאור וככל עת הוא עומד בידים פרושות לקבל את כל הבא אליו להכות תחת פנפיו. כל זאת אנחנו רואים בחפרשה מספר פרית החדשה ייוחנן ה) שקראתי לפניכם. פבר ידעתם את הדבר, אשר הגדתי לכם פעמים הרפה, פי, מלבד הדברים הפכופרים בברית החדשה ככל אשר היה וקרה כן לפנים, עוד טבעי הדבדים האלה היים וקיימים המה קעולם וישנם בכל רור ודור. גודל חכד המשיח וקשיות עורף היהודים המה במאו כן עתה, בלי שום שנוי כלל, רכן הרברים שנאמרו בפי המשיח ושלוחיו אל אהיהם, זה אלף ושמונה מאות שנים, יוכלו להאמר גם עתה לפניכם. הנני לכאר לכם דברי הזרשה הזאת: ויעל ישוע ירושלים ובירושלים ברבה קרובה לשער הצאן ושמה בית חסרא ולה חמשה אלמים. שמה שכבו חולים .... הארון ישוע התקרב לירושלים אל שער הצאן, הוא מקום מושב היהורים, כי המה יהצאן האוברותי התועות על שדה התורה אשר יחסדאי שמה, בי אמנם

-- 151 ---

נפטם ולא היה כל פחד אלהים לנגד עיניהם, לרדוף האיט ישוע על לא חמם עשה! איך לא עלה כל רעיון מחור על לבם לחשוב: הלא איש פלא הוא, כן עשה דבר אשר אין פיד איש לעשותו. אולי אלהים הוא עשה את הדבר הוה, לשען העיר את רוחם להבים אל איש עני ונכה רוה זה, ישוע פנצרת, ולהביר בו כי הוא המשה שקוו עליו! אך מה לנו להתפלאות על רוח היהודים שחיו בפי המשית, האם אין אנו דואים נם עתה, איך אחינו היהודים לא ידאנו איש אל אחיו עה יראה כי הסר לחם הוא, והוא מת ברעב עם צאצאיו. על מנהג ישן, יפהר לשמום אותו ולרדפו עד הרבה, עד מרכה, אין יפהר לשמום אותו ולרדפו עד הרבה, עד מנהי עד הרבה, עד משר העיינ ידו.

זה דרך היהודים מאז, יען כי נמכעו בפוין המר המצות, והוא שעור את עיניהם וְסַבֶּל את דעתם, לבלי התפונן על אשר לפניהם. שקידתם בלמודי אסורי שבת פעלה על נפש יהודים ידושלים יותר פכל הנפלאות אשר ראו עיניהם, עד כי רצו להרוג את הנפש, נפש העולם, על אשר רפאה את האדם ועל כי החולה אם אחרים יבטיתו לו, כי ישיג עשר וחיים תחת כנפי המשית אך לא על ידי התעוררות עצפו. והמשיח עונה: יקום שא את משכבה והתהלף, רב כך לשכב על צדך השמאלית; קום חזק ואמין, התעורר בעצמך, או תמתין אל משען אחרים ישא את משכבך עליך והתהלך לפני ותשוב לאיתנך...

ויאמרו היהורים שבת היזם, אסור לך לשאת את משכבך ויען אותם ..... וישאלוהו מי הוא זה ...
ויבקשו המיהו על כי עשה כזאת כשבת. ויען אותם ישוע אבי פועל ... הבישו, אחי, ותתפוננו על הדבר: אותם ישוע אבי פועל ... הבישו, אחי, ותתפוננו על הדבר: היהודים לא השתוממו, גם לא נתפעל רוחם, בראותם, איך חולה שתלה שלשם ושמונה שנים, קם ונרפא פתאום מחליו. לא שמחו על רפואת החולה, אך הישיב חרה להם על זה: כי נשא החולה עליו את משכבו בשבת. וישאלוהו: מי זה האיט, אשר אמר לף שא את משכבה. כאשר אך נודע להם, כי ישוע היא זה, רופו אותו ויבקשו את נפשו. יע: מה: רק יען, כי עשה פואת כ ש ב ת. פליאה היא, איך לא הרדו על

כרטים פרף

**— 152 —** 

**— 153 —** 

המשית, הקרבן תמים אשר אין בו מום; הוא בשפיכת רם נפשו יכפר על כל העולם ויכפל את החמא. ישוע מנצרת היה הבהן הגדול אשר נכנס אל המקדש האמיתי. מקדש השמים. הכלי מים היים רומו על ברית החדשה. השלכת עין א ר ז ו א ז ז ב רומות, כי כל הבא אל המשיח, כקמן כגדול, ישהר ויושע. הגוגע במת רמו על החושא, כי כח התמא הוא המית. הואת שלישי ושביעי הוא הויית מו השבילה, לשם האדון המשיח, שבר קם מן המתים ביום השלישי ואשר הוא מוד מנורת שבת לעם אלהים שהוא בשביעי. יהשורף את הפרה שבת לעם אלהים שהוא בשביעי. יהשורף את הפרה הם הורני המשיה, נממאו למקצתם עד עת אשר ירחצו בשרם במים, מי המבילה, לקבל עליהם עול מלכות המשיח. ואז, רק או, ישהרו ויושעו מהחלואי הגוף והבש.

הה! לו הכמו השפילו זאת אבותינו, כי עתה לא היינו ככל רע כהיום הזה. אך אין לנו להצמער על הראשונים, כי, כלי תפונה, כך היה ברצון ההשנחה העליונה, כאשר כבר דברנו מזה, רק על האדרונים, אלה הם אחינו החיים אתנו היום, על אלה ראבה

נשא את משכבו בשבת. מה ענה אותם תמשח: הוא אמר: יאבי פעל עד עהה וגם אנכי פעל. בזה נתן אמר: יאבי פעל עד עהה וגם אנכי פעל. בזה נתן להם לדעת, פי לא מחשבותיו מהשבותיהם: היהורים חושבים ומציירים למו את אלהים, פי הוא ברא את התבל בששת ימים ומאו ששבת ממלאכה! הוא אך ישב ימווג זוונים; נוטה און זפלפולי יושבי בית המררש ושמת על רוב הרורם ועקימתם את הפתובים. אלהים בוה, היושב בטל, הוא בודאי מקפיד על עשנת מלאכה בשבת. נגד זה אמר האדון, יאבי פועל עד עההי עוד לא שבת אלהים האב מלברוא ולפעול בכל עת, ובכל שעה, והוא מחדש בכל יום המיד, פעשה זראשית. וכת האב הוה הוא פועל בפן, ולזה אמר: וגם אנכי פועל. מלאבת ה' הוא בדבור, לכן גם הוא אמר יקום: ויקם. היהודים לא הבינו פנימית. בונת הבתובים, לכן היהודים לא הבינו פנימית. כונת הבתובים, לכן

לא ראו את אור המשוח הננוז בהם. על כן אין לנו לתמוח על העלמת מעם כצות פרה הארומה מהם, כי כל הפרשה מפרה הארמה הוא כוד יהוה במשוח. כל הובתים שנקרבו בפקדש יהוה היו רק דמיונים, להראות, כי אין בפרה בלי שפיכת דם והכל ישהר ברם של



נפשנו. המה רואים כח ונבורת המשיח בכל העולם; המה מרגישים שפלת מצבם בעיני כל, ובכל זאת המה מרבים לחמוא ולפשוע נגר הי ומשיחו. שימו זאת, אחי אחובי, על לבבכם ושובו אל ה׳ כי מלכות השמים קרובה לבוא. הסד ארונט ישוע המשיח יהיה עם פלנו לקפל אותנו פאהבה תחת צל פנפיו ולרומם קרניני בבנין ירושלים. אם ן.



onesat 110 9/1885 p. 19/f

והאוניברסיטאי

כרטים מספ**ף** 

נררש נשבת כרר מכעי, ונרפכ ע"י הפראש. ה' רעליםש כלייפצינ.

בברבר לה פ-24. בתי ה. ו-21

אחי אהובי! מה מאוד ישמה לבי בראותי את בני עסי נאספים אל הבית, אשר שם אחינו הארון ישוע המשיח נקרא עליו. לבי ינבא לי, בי קרובה ישועתכם לבוא. מאוד, מאוד, תגלנה כליותי, בראותי, פי לאט, לאט, החלו, גם אתם, להתפונן על פצבכם החושרי והרוחני, כי ברע הוא;--להבים על הבית הוה

הלאומי הלאומי והאוניברסיטאי

כרטים מפף

**— 157 —** 

מרוע קרנו כל אלה? מרוע אנהנו, בני עם עולם, שנואים מעולם בעיני כל, נרדפים ונרדפים זה כמה? נם רזה הצוויליזאציאן, המחליף ומשנה את כל, גם הזא, למורת רוח כל אוהבי ההשכלה, המר כת הנהו להרש את בבודני, ולהמיר תרפת שם יהודי מעלינו. מרוע?

רבים מיודעי קורות העתים, כמו מתכמי היהודים.
כן מחכמי המשוחיים, ינעו ועמלו לפתור שאלת עולם
הזאת: חקרוה ויבקרוה, נתחוה ויבתרוה, איזה פתרון
מצאו לה כבר ידוע לכל, כי, סוף סוף, השאלה במקומה
עומרה, ואין פותר אותה כהלכה. שם ייהודי עודנו
לשמצה ולדראון לכל איש.

אולם, מה שהוא מתום והתום לפני כן ארם: קצר ימים ושבע מכלות: גלוי וירוע הוא לפני רוה הקודש, רוח האמת, הצרור בכנפי כתכי הקרש: הנמצאים עוד אתנו כיום. אין כל רבר נעלם ונסתר מנגדו: כי הכל גלוי וחשוף לפניו. מאמין אנכי, כי אם תשימו דעתכם ולבככם על עומק כונת המצוה של נתינת ערי מקלמו אשר קראנו היום באונכם, או בנקל תמצאו פשר רבר השאלה הנוראה הואת. כבר נתכברתי, כמה פעמים:

בעל עיר מקלם לטם שמה בל חושא בישראל נגד משיח הי ונסלח לו.

אמנם, בלנו חושאים אנחנו: אבותינו חשאו פהוסר דעת, ואנהנו בעקבותיהם נלך ועל שרש' רגליהם נתחקה ונאבד דרך. פלנו בצאן תעינו. רועינו, רבנינו, התעונו, ואל יהרועה הפובי לא פנינו. ווה הוא פרי השאתינו, בי יום יום ירבו ענויינו. הבה, אחי! נתחוקה ונתאמצה בעד בכוד ישראל ותפארתו, הנתונה בידי זרים. הלא עם מעולם אנחנו, עם סנלה, זרע אברהם ראש המאמינים. לנו נמסרה אמונה מהורה באל אחר: לנו נתנה התורה וההבשחות; לנו נתנה פרכת ניד המלוכה לבית דוד; מאתנו יצא המשיח ילפי הבשרי. חבל מאתנה, ומאומה אין לנה, כי כל אלה כיום נתונים נתונים הם להגוים אשר סביבותינו. הם ירשו את המלוכה מלכות המשים; בהם נתקיימי ההבטחות; אף גם הכה יבינו את התורה לפי אמיתתה, פי נגה עליהם אור הפשיח אשר הוא תכליתה; ואנחנו פה? נעדרי אמונה, חסרי ההבטתה, שלולי סלכות אלהים, מוזרים מתמשית, וגם חשובי דעת פנימית בונת התורה, מרוע?

<u>— 159 — </u>

היום, עם כל מצותיה, אחר שנבנה קומת פנין המשיח זה 1885 שנים, אין להן שים ערך נגד הצדקה באמנת המשיח. ההזרה היא רק תעודה נצחית על עשר חכמת אלהים במשיה, כי הוא מלא את⊙ עצת עולמים אשר יעין מקדם במשיח ישוע אדוננו; ועל כהו ויכלהו להת לבני אדם לדעת את אהבת המשיח, הנעלה על כל דעת, ולמלאות את כל מלוא האלהים. (אפמיים נוו).

צר לי מאוד על אחינו התלמודיים, מתנגדי המשיח, כי הביטו, ומביטים עוד היום, על התורה ושאר פתבי הקדש, באיש לא מבין בתכמת מלאכת הבנין, אשר גם לא ראה מעולם בנין אבנים, הנבנה בתחתים, שניים ושלישים, חלונות ופתחים, כפות ועטודים,—עת יראה לוח אשר בו ציור ותבנית היכל מיך גדול ורחב ידים, ומלא אתות ורשימות שונות, מסכסבות ומשולבות אשה באחותה, הוא חושב את הלוח הוה לאיזה מנלה וספר שגפל מן השמים או לאיזה דבר שעשועים לילדים. ידידי, בני עמי! התורה וכתבי הקדש המה תמונה נפלאה, מעשה ידי אמן גדול, מהכמת אלהים במשיח המפליאה ודביה. על ידה אנחנו יכולים להגיע אל המפליאה ודביה. על ידה אנחנו יכולים להגיע אל

להורות אתכם, כי תכלית החורה הוא המשיחו כאשר אמר התלמור פיליפוס אל נתנאל: יאת אשר כתב משה בםפר התורה והנביאים אותו מצאנה: את ישוע בן יוסף מנצרת ויותנן א 46). התורה שנתנה לישראל בחרב וכל פרשי מצותיה היו רק אמצעים שונים אשר על ידם יבואו ישראל ועפו גם יתר הגוים אל מושג האפונה במשיח ודעת יבן אלהיםי. בצרק אוכל להגיד לכם, בי התורה עם כל מצותיה השונות הנה לפני בני אדם פרמות, צייר ותבנית (פראיעקט) קומת הסטיח, הנושא את כל העולם בכח דברו. הן הבונה כלו הוא אלהים: נתן לנו יאשר אנחנו בירי עוד מלפנים, שרם שורח המשיח, על ידי משה והנביאים, ציור ותבנית מהבן אשר על ביתו הוא המשיח ואל העברים נ' 6. לכן פטו שתבנית וציור איזה בניי מפואר אין לו שום ערך ושווי עם הבנין בעצמו, ובכלות סלאכת הבנין, לפי הציור, אין בו עוד צורך כלל, הגם כי שמור הוא ביד בעל הבנין כער עולם על עומק מחשבתו לבנות בנין מפואר כזה ועל יכלהו הרב להוציא מחשבתו לירי מעשה-במו כן. ממשו תורת משהו הנמצאת בידינו

השנת נועם אלהים מושיענו ורחמנותו על האדם.

וההלים כז. למימוס ג. 4) עליה אין להוסיף ומכנה
אין לגרוע; פל רשמיה קצובים, ספורים ומנויים, וכל
יד הנגעת כה הקצין, כי סקיקלת ומשתתת את הפארתה,
הודה והדרה, שהאציל עליה אלהים יוצר בראשית. כל
הגופות והגולמות (פינארים) שנצמיירו בחרם אלהים
על התמנה הואת מלמדים ומרמוים לנו על הליכות
יהוה בקודש: על רצונו, דעתו ומחשבתו בכל התכל
ויושביה. האל, רב חסר, מורה ומלמד את ברואיו דעת
כפי שמת הפאדאנונים, המורים בבית הכפר את הלמידיהם

התגלות אלהים אל משה בחורב, טרם שזכה לדבר עם ה' פנים אל פנים, היתה בתטונה ובטראה, יהסנה בוער באש ואיננו אבלי. על ידי התטונה הואת הראה הקב"ה לכן תטותה את רצונו והפצו להאיר ליושבי חושך ולהחיות רוח שפלים. וכי העינים הטה נר העולם ויורשי הארץ, באשר נתרגש משה מעומק המכוון אשר בהציור ההוא, ואשר: יאסורה נא ואראה הפראה הגרול הזהי קרא אליו אלהים

**— 161 —** 

מתוך הסנה, ויאמר: משה! משה! שהי פעסים. רמו לג אם הוכו כפרו הוא: אם האדם הפנימי שלו הזא בד בכד עם האדם החיצוני שלו, או יכול הוא להתקרב אל הי. אחר שאמר משה: הנני, הוסיף הי לאמר: אל הי, אחר שאמר משה: הנני, הוסיף הי לאמר: כי המקום אשר אתה עומד עקיו אדם תקודש הוא הרמו בזה, כי מאירהיכולת הוא לאדם להתקרב אל אלהים ולהתדבק בו מדם הסדת והבשמת חסרותו ואהבת עצמו, העומדות כשמן עלי הדרך המוכיל להחיים והשלום; רק אחרי זכות ונקיון גוף ונפש תפקחנה עיני האדם לראות ולדעת, כי קרוב ונפש תפקחנה עיני האדם לראות ולדעת, כי קרוב הי לכל הקוראים אליו, וכל מקום, אשר האדם עומר עליו, אדמת קודש הוא.

מה נואלו התלמוריים בחשבם להוסיף ולנרוע על תמונת התורה את שלש עשרה מרות שלחם: הקל והופר, הגורה שוה, וכרומה. רומים המה להריום, שראה פעם אתת בבית עקר תמונה נפלאה מתמונות הצייר הגדול רפאל הרומי, ויימב בעיניו להוסיף מפת ריו על **— 162 —** 

**— 163 —** 

אישון עין התמונה, לעשותה יותר שחור ויותר נאה, לדעתו, והשחית בזה את חין ערך יפעת התמונה, אשר אין על עפר מְשְׁלָה. ראי מה שעשו התלמידיים עם אין על עפר מְשְׁלָה. ראי מה שעשו התלמידיים עם התמונה היפה, שנצשייויה בכתובים יוכל בניך למידי היישעיה גדיי יהליכות עולם לוי נחבקוק ני לא נהה דעתם מהבתוב, ואמרו: אל הקרא בעך אלא בוניך. אל תקרא הליכות אלא הלכות, למען להבשיח עולם הבא לשונה הלכות התלמוד בכל יום. מקוצר שכל ועורון לא יכלו להבין הפסוק בכובן האדון, המובא מסגנון למוד תורה ונביאים ביה השתרל האדון בעצמי לפני מיתתו ואחר תקומתו. לפתוח את לבב תלמידיו ולמרם איך להבין את הפתובים ולוקם כד. 45.

בהבימנו בשים לב על התמונה שהצינה לנו התזרה בהמצוה, להקרות ערי מקלט ילמען ינוס שמה כל מכה נפש בשננה, ולא ימות הרוצה עד עמרו לפני העדה למשפמ. ואם בשנאה יהרפנו או השליך עליו בצדיה וימת, מות יומת המכה, רוצח הוא, גואל הדם ימית את הרוצה בפנעו בו. ואם בפתע בלא איבה הרפו והוא לא אויב לו ולא מבקש רעתו, והצילו הקרה את הרוצה מיד נואל הרם והשיבו אותו הקדה אל עיר מקרטו אשר נס שמה וישב בה עד מות חבהן הגרול ואז ישוב הרוצה אל ארון אהוותף. כי הדם יהניף את הארון ולארון לא יבופר לדם אשר שפך בה בי אם בדם שפכל, מבון רשמי התמונה הואת, אנחנו קוראים פפורש: כי יען שאבותינו היו קשי עורף, ערלי לב ואזנים, החניפו את הארץ אשר ישבו עדיה בשפכם דם כל הנכיאים והשריחים ודם הקדוש והנקי של בן אדרום כוון הנצרי, לכן הרשות ביד העדה האיירופית לשפום בין יהמנהי היהודים ובין ינואל הדםי תלבידי ישוע, שהם אחיו ואחיותיו ולוקס ת. 22. על פי המשפט הזה, אם אנחנו עוד נקשה ערפנו, באבותינו, ובאיבה ושנאה נבחיש במשיח, נאשר ונקיים, בפינו ובפחשבותינו, עלילות שוא של אבותינו נגד הגביאים ויטוע המשיח, לצעוק: דצלב! הצלב! ולאמר: כי מוב טוב עשו פרצחי הצריק שצלבו אותו על צלב על לא חמם עשה ולא מרטה בפיו, אז דין רוצה לט, ונואדי הרם מותרים לרצות ולהמית אותנו־במיבן מלת ירציההי

**— 164 —** 

שבאר האדון, רוהוא, לקצוף עלינו ולקרוא אותנו רקים פוחיים ומתי ה. 22 21, אך אם בעת, אחרי שנגלה המשיח וצדקת ישוע יצאה לאור, כי הוא, ולא אחר, הוא המשיח, אם כעת, גודה בפינו ונאמין בלבבנו. כי הוא היה הבהן הגדול, יאשר משה אותוי אבינו שבשמים (עיין ושיי) בשמן הקדש, ולכן מותו היה מות כהן הגדול, אז לפי בשמן הקדש, ולכן מותו היה מות כהן הגדול, אז לפי רברי האדון בהפלתו על הצלב: יאבי כלח להם כי לא ידעו מה הם עושים, ידונו אותנו וישפטו, יבמכה נפש בשננהי והצילו הערה, האיירופית. אותנו פיד נואל הדם, ונשוב אל ארץ אחותנו במות הבהן הגדול מאחיו הוה, האו ון ישוע המשיח, אשר נהן את נפשו נם בערנו לנאלנו מכל עול, ולמהר לו עם סגלה, הודיו במעשים מובים ולמימום ב. 11.

אנא, אַחי, שימו לבכם לכל הדברים הנאמרים. התעוררו מהרדמתכם הנוראה. רחצו ידיכם מדם הנקי אשר שפכו אבותינו. התפוננו על גודל הענויים אשר סבל אדוננו עבורנו. הן משה אשר היה סרסור לברית הישנה התהלל, כי לא קבל שכד. כאמרו: לא תמוד אחר מהם נשאתי אבל האדון ישוע המשיח, המפניע

ż

**— 165 —** 

בער פושעים, לא בלבר כי לא קבל שכר סרסור, אף נס נת; דמו ונפשו כופר ופדיון נפשינו. הוא מוכן בכל עת לקבל אותנו תחת כנפיו, אם אך נשוב אליו באמת. בלב אחר, מלא אמינה מחורה, ובאהבה לא צבועה, ואו, נושעו תשועת עולמים מאת האל הים האב ומאת בנו האדון ישוע המשיח. אמן.

funt de



30

**— 167 —** 

אשר לא יכלו, או לא רצו, כל אותבי עמנו עד כה להבים ממנה.

מהלת עם היהודים רבה ונוראה היא ומבתו אנושה מאנה הרפא. זה אלפים בשנים ידי רופאים רבים ישובי והפכו בעמנו תמיד, להעלות לו ארוכה בתרופתם, אילם, לא לכד כי הוציאו היהודים, האומללים, את כל אשר להם לרופאים לא לעזר ולא להיעיל, פי עוד הגדילו הרופאים האלה את רעתם ואת מכאובם.

אחשום לאורנחון ולמותר לפרש ולבאר, במלות רבות. מה הוא התמתה הזאת ואתו הוא התמתה אשר אני מדבר אודתן. הן גלויות ודיעות הנה לכם הים ב בימים האחרונים האלה. במאה תשע ר עשרה, במן לאבותים במאה הרשעות, למספר שאנו פוגים. די לי אם אימר: כי על גלות של ישראל הארוכה והפרה ועל גדירת היהודים בכל קצוי ארין בקרב העמים, כורים וכגברים לבני ארצם. שמתי דברתי.

אך זאת נהוץ הוא, לפרש לכם הנקודה, אשר ממנה אני מפים על מחלת עמנו. הנקודה הזאת היא. התשונה הפאה לתבל ויושביה מן היהורים. 1857 suez. Schufter 10/1887 p.45-49

of politiesche vormer interpet.

Manime idealish med rollszo over Jul.

Sc Ive Jul. 1887

דברים היוצאים מן הלב, שלוהים אל אחב"י הנפוצים' במדינות צפון אמעריקא.

adimente

דברים נכחים למבין.

-----

אהי, בני עכיי, הנפוצים בארצות אמעריקא.

אחינו בית וזחול

אמונתי השלמה באלהי אברהם יצחק ויעקב, פי אלהי משפט ומלא רחמים הוא, ואהבתי העזה לעמי יביתריעקב הנקראים בשם ישראלי הרימוני על להבים ולהשקיף על מחלת עמנו הנושנה מנקירה חדשה, **—** 169 **—** 

פכותו בתבל, עודנה דעתם קצרה להבין את ואת: את השם הנעלה מכל שררה שלמון ונבורה אשר נתן לו האב שבשמים. לכן, רק בעבור זה, המה מנששים בעורים קיר בתבל כלו, אשר הושתה החת רניי הנצלב וקם מן המתים הזה, ונכשלים בצהרים. הומים פלי הרף בדובים על האיש יפלא, יועץ, אל, נבורי אשר אך על שכמו המשרה דהביא שלום אין קץ לנו, כי הוא המולך על כמא דוד אביו ולמלבותו אין קין, על כן היהודים מקוים המיד למשפט ואין: לישועה-רחקה מהם.

וה יותר מעשר שנים, עת החלו שונאי היהודים לימוש עיניהם הרעה עלינו, עור מרם שהוציאו את יצרי לפם הרע לידי מעשה, פאשר אחינו בני ישראל ברוסיה אך החלו להרגיש, כי מעמדם המדיני והפנימי הולך ומתמומט, − הרימותי, בחסד אל עליון, את קולי לאחי, אשר פצרתם לי צר, לאמר: כי בא יום יההוא לאחי, אשר בצרתם לי צר, לאמר: כי בא יום יהחווא את המור בתורת משה נדברים לא יום, להתוודות את חטאות בית ישראל, להפות באנרוף על הלב לאמר: יעל כי אין אלהי בקד כי מצאוני הרעות האלה, לשוב כי עלינו ועל בנינו, באתרית הימים האלה, לשוב כי עלינו ועל בנינו, באתרית הימים האלה, לשוב כי עלינו ועל בנינו, באתרית הימים האלה, לשוב לי

על המשועה הזאת עזד לא פקחו חבמי ואוחבי ישראל את עיניהם עד פה, כראזי וכנכון לפנים של עם זה, אשר רבם הגדול, משה בן־עמרם, אמר לו: ימי פסוף עם נושע ביהוה. המרדעת היהודים אודת דבר הישועה הגדולה, שיצאה ממקורם אל התבל כלה, הוא הנסבה: כי, מצד אחד, היהודים עד הנה מפימים על עמי איירופא הנישעים פעל פסולים וכוערים בדברי אמונה ואלהית -הגם כל איש יהודי משפיל מתחלל בחכמת העמים האלה ובמושבו אשר בקרבם – מצר השני, כל העמים הגאורים מבימים על היהודים פעל אנשי לצון עורים, האמרים למוכ רע ולרע מוב.

מחלת עם ישראל חיא, פי נס ליתו זה במה:
נתמסמם מזהו ואבר הבשרון לדעת ולהפור בן מי הוא
יהילרי אשר נולד ילנוי בבית להם יהודה עיר דור;
קשה לו לקבל יהבן: הנתן ילנוי בישוע מנצרת ביום
עלותו ממי הירדן זה קרוב לאלף שמונה מאות וחמשים
שנה. ער היום הזה משתוממים היתורים על הבביר,
הגדולה והיקר, אשר הנתיל יהוה אלהי ישראל לישוע.
הגענה, מת ונקבר בבוו והרפה, באיש פושע אשר אין

1 20 000

Ţ

\_\_170 -

לבקש את יהוה אלהינו ואת דוד כלפנו, הוא ישוע מנצרה. כי ישוע הוא זה, אשר הקים אלהים לנו: בפי ההבמחה על ידי נביאי האמה, ינואל לישראל: :-פי אך בישוע, אער הוקיעו אבותינו אותו על העין והאלחים דקיבו מן הפתים, נושני: יבי אין היטועה באחר ואין תות חשמים שם אחר, חנהן לבני ארם אשר בו יוששו ניה לנו טימים בפירים אחינו שמעון בר יונה שליחו של ישוע: בי אך בצל בן האלחים ובן רדור הוח נחיה בנוים האלה, אשר קבלו עול מלכותו עליהם ובורעים ומשתחווים לפניו; בי הוא ישוע מישיענו הוא ארוננו והוא מלבנו לעולם וער: העד על זה הוא הלוה, אשר שמו ממעל לראשו ביום עיייזר בעטרת קוצים והפקיד את רוהו בידי אביו, יהוה, אל האמת; על הלוה בתוב: יישוע הנצרי מלך היהודים : רק ישוע זה, אשר הקים אלחים מקרב אחינו ואשר נתן באדבה ורצון את דמו וגופו פפר בעד חמא רבים, הוא יפרה את ישראל מכל עונותיו. רב הזרות לאלהי ישראל, כי הפליא חברו עשדי בארץ רוסיה, אלפים מאחינו בני ישראל ברוסיה מקשיבים

cf # 1.21

\_\_ 171 \_\_

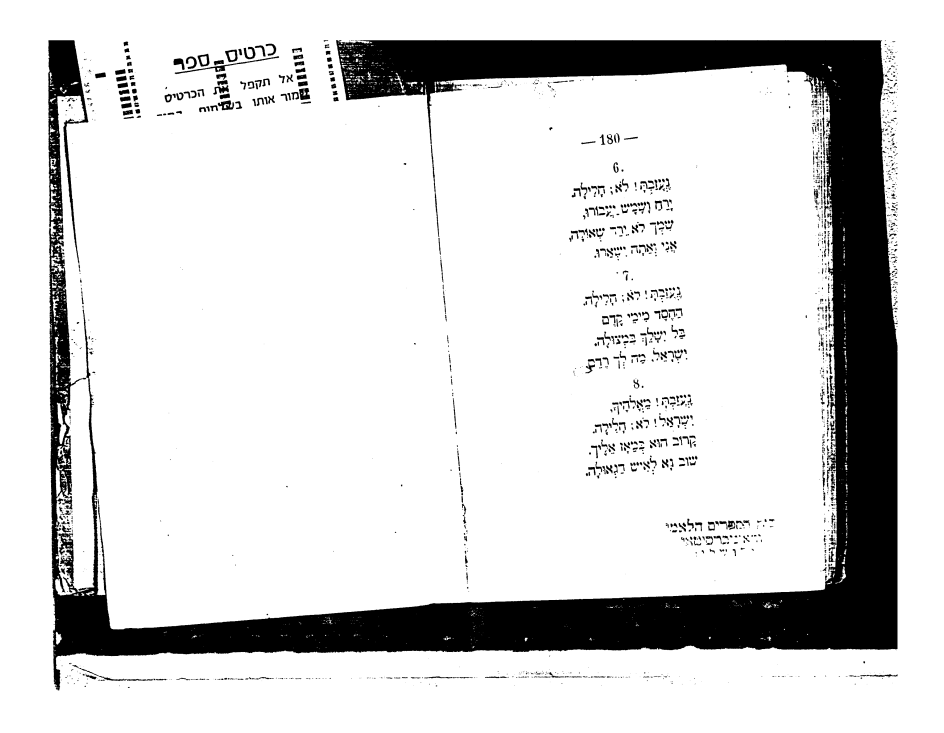
לדברי, דברי אמת ואהבה. רפים מהם כבר מצאו ישועהם באמונתם בבן־אלחים חיים וישוע מיד ישראל, המה כיום מתענגים על רוב שלומם תחת צל שריהחיים ושר השלום הזה, אשר לו הפביד לעולפי עולפים.

פל עוד נשמתי בקרבי בל אחדל לקרוא ולבשר לאחינה היושבים במחשפים, את האור ואחבתרעולם של אלחי ישראל שבאי אל חתבל על ידי בנו חיחיד ישוע פנצרת. בל אחריש ואודיע לחם, בזמנו ושלא בומנה כי על ידי דם היקר נתרצה אלחים לכל הוטא ושב : פי על ידי דמו גם ליהודים, אחי ישוע, לפי הבשר, הזכות לבוא ברוח אחד עם כל שאר גזיי ארץ לאבינו שבשמים; פי ישוע הוא אכן־פנה, אשר פו יחבר יחד בנין התבל עדי ינבה לחיכל קרש לי הוה.

רוח אחבת האלהים, אשר מצאה לה קן בלבבין על ידי אטונתי בכן אלהים חיים־ישוער היא עוררה אותי ותארצני לעוובו על זמן קצרו את המצפה אשר הציב אההים אותי עליה להוחיר משם את אחי, בני עמי, ברוסיה ורומניה, מדרכם הרעה, אשר המה ואבותיהם ובניהם אחריהם תועים בה זה בכה, ולעבור p. Horal

YEP BILL

**N**7



– בית הספרים הלאומי והאוניברסיטאי

ברטים בים פרף

\_\_ 174 --

### הַהָאַב לַחֲדְשוֹת

二次保管34一者實際中一

הַשְּלוֹם. אָה וַקְּירוּ רָאן וֹמֵאוֹן יִּ

 מְבִּית אוֹער הַוְּקְרוֹת מַרְחִיבִּי עֵין;

 הַבֹּל רָאִיתִּי שְם. הַבּל הְּוִיתִּי.

 הַבְּל רָאִיתִי שְם. הַבּל הְוִיתִי.

 הַבְּלְיהִי אָחִי וֹ וְמִנוֹרֶר הַבְּּכָּא.

 הַמְּצְיִיםְיּ אָחִי וֹ וְמְנוֹרֶר הַבְּּכָּא.

 הַמְּצִיןְיִ הַנֵּד לֹא אוֹכֵל סַבְּּר אֵלָא.

 הַבְּלְאוֹת וַ מָה עִמְקוֹ בַּחְשְׁבוֹת הַמְבַעוֹּ הַיְּלְמוֹ הַאָּהְה לְצִינִים,
 הַאָּחוּ בְּעָרֵי הַבְּנְפִים:

**— 175 —** 

### הַמְשִׁיחִי וְהַיְהוּרִי

-138 1-13 AB-

הַשְּׁלוֹם, אָחָי! מֵצוֹן הַּלֵּךְ כֹּה שְׁחוֹהַ?
 מַבֵּיה הַמֶּדְרְש. הָה! תוֹרָה מַהָשֶׁת בֹּה הֵן כִּלְ הַיוֹם שְׁמָה בְּלִיהִי – הָגִיהִי,
 הָפְּבְּתִי בָּה, וְהָבֵּל בָּה וֹאת הְוִיהִי,
 נְפְּלְאוֹת אֶרְאָה בָּה, בְּלַמְיִי פַּרשוֹתְיהָ!
 בְּהַ יְפוּ שִׁירָיה, הָּנְיוֹנֵי מַצְּמְרָיה!
 מֵה בָּרוּ מִצוֹתִיה וֹמָה עָמָקוֹ מָבְּרְשִׁיה!
 מֵה בְּרוּ לְהַלְכוֹת הַחָּרְוּוֹת בְּחַנִיה.
 וְצֵין עֶרְךְ לְהַרְינִים הַנִּחְּמְכִים עֵל כִצְיהָ.
 וְצֵין עֶלְךְ לְהַרְינִים הַנִּחְמְכִים עֵל כִצְיהָ.

+-ball p. 177 + 3/8 + 5/10 pred. 1388 f-halfo p. 176

# <u>פרטים פרף</u>

For at 12/2

1-hab / 175

**— 177 —** 

הַלְבָּתָא רַבְּחִי רְשׁבְּת וּמֶה רָבוּ סִבְּנִיהָ. לָבֵאוֹת וּדְאַלָפִים יִשְׁתְרָנוּ סְעִוּפִיה; וָכָל הָבְמָה וָרַצֵת צְפוּנִים בְּפַּרְפּוּלִיהָ: הָבְנֵת הַנֶּסבָּר הַלְּצֵּר נִסוּבְּה וְצִירוּבֶיהָ, הַבְּבֵת הַבְּיִרָה בִינְבִירָה וּשְׂעוּרִיהָ. גם הַלְכוּת בֵּית הַבָּבָא פְּרוּשוֹת עֵל שַּלְהָנֶיהָ. בְּכִירָה אָחַת, דַיבָא מִידִי דְרָא רְכִיזָא בְּאוֹתִיזְתִיהָ. הָאָת, נְפָשִׁי הַצֵּא בְּרַבְּרִי אוֹדְהָיהָ. י בָּה יְשוּעַ הַמָּשִיהַ בִּינוֹהָ יִ בָּה יְשוּעַ הַמָּשִיהַ בִּינוֹהְ יִ רא אָפוּן, כִּי בַנְּתָ אַשֶּׁר דְבַּרָה אָלֵהוּ רַבְּתוֹב שָׁבִּיּ, שָנוּי נָם כִיְשוּלְשׁ"-אֲבַר אָשַבְּתִי.

אָל וְשׁנֵע הַבְשִׁיה לְבֵּי לֹא שַבְּתִי.

בן יעקב הישראלי.

יתושים ווְבוּבִים, חָסִיל גַם סָלְעָם הולנים ונְכְלים, וּלָק גם נוְם: אֵלֶה וַצְּהִירוּ סַפִּיר גִוְּרָהְמוּ וַאָּלָה כָאַלְכִנִים בַּיְרָאַיָּהם לְכוּ. ופָה בָּמָנו מָאר! הָאָה! קמנו! נפלאות הַכָּה אֵיכָה נְכנֹוּ, יָש אָמָנוּ כִּדָק, כִּשְׁחַק כּאוְנַיִם,

וּבֵעֹצָם הָשָׁנָם לֹא שָוְפַּתוֹם הָעַנִים.

יָאָת הַשָּנהַב רָאִית: בַּה הוא בַעִינִיךְּיּ -לא אפון, כּי דִמִית הָיות הַר מִבְּלָּהְ

- בּוְשְׁנוּ שֶׁם יִ - "נְשׁ נְנִשׁ" - אָבָל אָשְבְּתִּוּ

אָל הַשַנהַב הַוֶּה לְבִּי רֹא שַבְּהִי.

העתקה ממשלי קרילאוו הרוססי.

-176 -

### שיר

"לא וְנָה הָאָלהִים אָת־עַטוּ אַשֶּׁר וְרָעוּ מֶקְרָם" (להרומיים י"א 2)

> 1. נָגָעַנַבְתַּוֹ לֹא: הָלִילָה. יִרְקְבוּ כָּל הַשֵּׁמות, לִישְׁרָאַר אֵין כְּלָה. ינון שִכְּהָ, אַר יָכּה. 2.

גָּגָעַבְהָוּ לֹא; חָלִיכָה. הַקּוֹתְּךְ צֵל כַּפַּיִם; פַאָז אַהָּה רִי סְגוּלְה, יִמִיך בִימֵי שָמַיִם.

**— 179 —** 

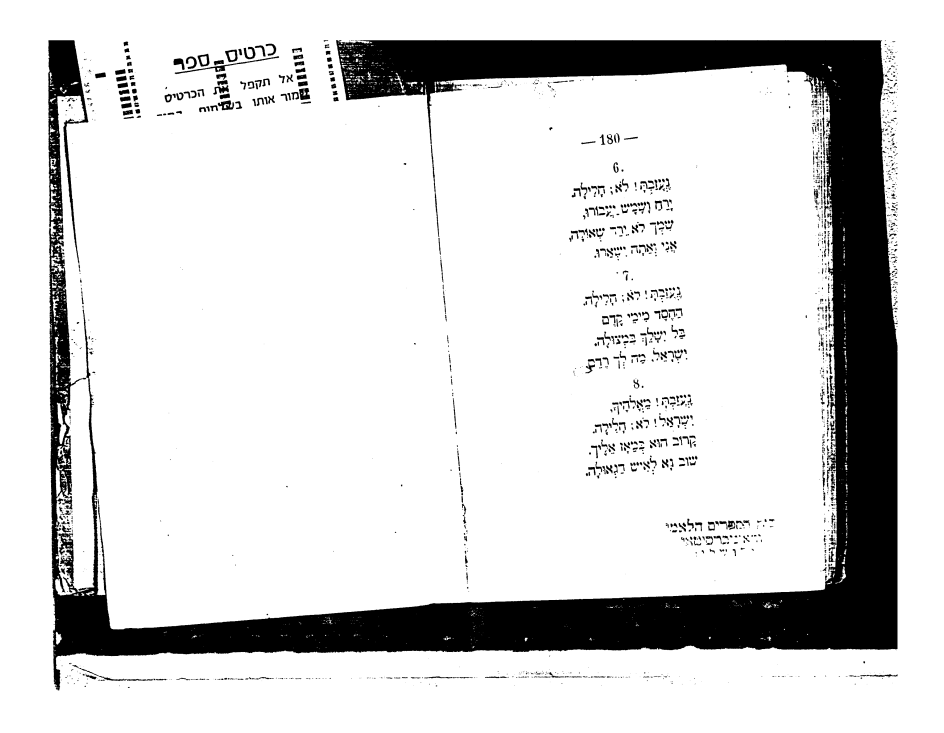
3.

בָּאָנַבְתָּ! לֹא: הָרִילָה. יָרִיד יָה אַהָּה לָנָצָה. ; הראייך אַפֶּרָת נְרוּלָה יְהוָה עַלי הַכֵּצָה.

> 4. בָּענַבְהַ! לֹא: הָלִירָת. שם "אַלהֵי יִשְׂרָאַל״ ערות יְתַבַּל כִּלָה, איך וקר אַתָה לָאַל.

> בָּגַעַיִּבְהַ ! לֹאֹ: חָלִירָה. הַטְבוּעָה רְעִיר אַרְצְּהְ בּרבַר יְשַׂאָיָהוּ כְיִרִיּאָהָ.

5. לְעוֹרָם בַּל אַחֲלְלָה,



atkuhhum

את ים האטלנטי לדרוש את שלום אחי, שמדטו את

נפשם מרומנה ורומניה ובאו לאמעריקה, לחמות שמה בצל חוקים מובים וישרים, ויאחזו בה. להזהיר גם בצל חוקים מובים וישרים, ויאחזו בה. להזהיר גם אותם באזהרה רבה פזאת: יאל הדמו בנסשכם להמלט ולהמות בצל דגל אמעריקא, למען ספות המאת על המאת: להשביע רעבון בתיכם מטוב אמעריקא ולקחת הלק בכל הכבור והגדולה, המנוחה והשלום, אשר רכשו למו אנשי הארצות האד ע"י גודל בטחונם וחווק אמונתם באלהים האב ומשיהו ישוע, ובעד כל המובות האלה להקל בכבור צורם, ולחלל בבור גואלם החוק, ישוע מנצרת, באשר כי, לפי הכשר, יהודי הוא; באשר עלה בואת על לב אחד מהרבנים העורים המוליכים את העברים העורים בני עיר משיקאנא. המתהללים

Chisero

זכבוד הרבנות ואומרים ישפתנו אתנו מי אדון לנוי.
זכרו, ואל תשבחו, כי ישוע הנצרי, אשר האב
נתן לו השלמן בשמים ובארץ, הוא השלים על ארצות
אמעריקא; הוא המשביר לכל עם הארץ הבאים הנה.
מה רע ומר יהיה גורלכם, אתם החכמים בעיניכם, אם
אנשי הארצות האל, אשר כבוד ישוע יקר להם מכבודם

הונם ורכושם, ידברו אתכם קשות וישאלו אתכם יכאין באתם זי

**— 173** —

אטרו נא אנטי ישראל, אשר העו בארץ אויביהם,
בסדינות איירופא, ועיר מושב לא מצאו ויתקבצו
באמעריקא מארצות שונות: ממזרח וממערב, מצפון
ומים. אל קרוש ישראל ישוע מנצרת: יאנא שא נא פשע
אחיק וחמאתם, פי רעה נכלוף עד הנה וע״ב באו
עלינו צרה, ינון וחרפת רעב בארצות איירופאי או
השמענה אוניכם מאחוריכם את קול ישוע משיחכם,
הענו ושפל רוח האומר: אל היראו. אנכי אכלכל אתכם
ואת מפכם. יאנכי הרועה המוב, אני באתי לבעבור
ואת מפכם. יאנכי הרועה המוב, אני באתי לבעבור

ישמע הכם ויוסיף לקה ושומע לי ישבן במח. אהיכם אשר הפון לכנו ותפלתו לאלהים בעד ישראל אשר יושע. ' ב. ד. ר.



dus foi somme 1893, hu- hon u- i USW such from our Allunkhim



A DIALOGUE BETWEEN TWO JEWS.

ВΝ

HORR JOSEPH RESINOWITCH,

OF

ISCHENEFF, BESSARABIA, SOUTH RUSSIA.

Translated from the original Hebrew by the Rev. J. A. ADLER, for the London Council of the RABINOWITCH Fund. Hon. Treasurer: C. E. GREENWOOD, Elim, Copers Cope Road, Beckenham.

PRICE TWOPENCE.

# WHAT IS AN ISRAGLITE

OF THE

## NOW COMENANT?

LONG time had elapsed since Mr. Jacob had received the New Testament from Mr. Israel, and since they had met. Occasionally Mr. Israel would see him sitting among other Jews at Mr. Rabinowitz's place of worship, and listening to the sermon; but it

seemed to him as if he wished to keep himself aloof from him, and that he would not even sit with him on the same side of the Synagogue. Mr. Israel, on the other hand, did not feel particularly

anxious to find out the cause of it.

But on one Saturday evening—after having listened in the morning to a most powerful sermon delivered by Mr. Rabinowitz on God's dealings with the proud King Pharoah, on which occasion he pointed out that it was necessary for Pharaoh to learn the three important lessons, viz.: (1) that there was no other God beside Jehovah; (2) that that Jehovah was the real King and Ruler of this world; and (3) that with Jehovah there was a difference between the Egyptians and the Israelites, because Israel was indeed His "first-born"; pointing out at the same time that the plagues God had caused to come upon them were not out of revenge, but rather with a view of imparting to them some necessary lessons-Mr. Jacob turned up unexpectedly at Mr. Israel's house.

Mr. Israel (gazing at him for a moment) said to him "How is it we have not seen you so long? And you look so pale and care-

worn! What is ailing you?"

to the driver in the second of the second of

Mr. Jacob: "I am surprised at you, Mr. Israel, that you should ask me the cause of it, since it was yourself! Why, it was you who gave me the New Testament with your own hands, and you must know it very well, that as soon as a heart is touched by the words of that Book it breaks, like the stones out of which Solomon built the

temple, by the touch of the little worm 'Shamir.'\* Oh, you have no idea, dear friend, what mental struggles and sufferings I have endured since I received the book, and since I brought it into my house. First of all I had a terrible encounter with my dear wife Eve. That came about in this way: I had left the Book in my overcoat, on a chair in the bedroom. Next morning when my wife came to put the room straight, and took the coat to hang it up, she noticed a big book in my pocket! She pulled it out, and as soon as she saw the title-page she murmured, 'Ah, this is one of the precious books with which Rabinowitz tries to catch Jews and turn them into "Göim" (Gentiles).' At that moment I happened to be in the saloon, where several Jews who knew me were sitting and drinking each other's health, and wishing that the young Emperor Nicholas II. may usher in better times for the Jews. With a distorted face, and pale as the whitewash on the wall, she beckoned to me with her hands, eyes, and head to follow her into the room, a call which I promptly obeyed. Here, with staring eyes, and holding in her trembling hands the open New Testament, she said to me, 'What is the meaning of this, Jacob,? Have you forgotten that you have a wife and children? Have you forgotten that we have a cellar full of wine, and that we are greatly depending upon the rich customers? Alas! that I should have lived long enough to see this book in my bedroom! This book is becoming the greatest misfortune of the Jews of Kishenew. Woe, woe unto us! What profit will you derive from it?' All this she spoke in a subdued tone, in order that the customers should not hear what was going on in the bedroom, and I sat there, looking straight in her face without uttering a word. But when I noticed that she was going to put the book into the kitchen, fire I exclaimed, in a very loud voice, Stop; not so.' Fearing lest the Jews should come to see what was the matter with us, and find that I was a follower of Rabinowitz, she quickly thrust the New Testament into my hands, with the remark, 'Here, keep it. Let only God know of it!'"

Mr. Israel: "Why, thank and praise the Lord that He gave you the strength to protest, and to say 'No.' I trust that this will form the first step in the way of truth, and the turning-point in your life. Every man at his conversion must remember the first 'Not' uttered by God to Adam—'Thou shalt not eat of the tree of knowledge of good and evil.' Then, again, he must be mindful not

<sup>\* &</sup>quot;Shamir," mentioned in Jer. xvii. 1, Ezek. iii. 9, and Zech. vii. 2, and translated in the A.V. as "diamond," is, according to the Talmud (Vol. Gitin 68A and Sota 58A), a name of a little worm created in the creation week, which had the marvellous virtue that it could cut even diamonds asunder by the mere touch. Hence it was of immense value to Moses when he had to prepare the stones for the "Ephod." Moses had only to pencil the shape and size he wished, and then hold the "Shamir" against it, and then it would split asunder. Equally valuable it was to Solomon at the building of the Temple, since, according to Deut. xxvii. 8, he was not allowed to use iron tools. After Moses had used it it was lost, and Solomon felt so much the absolute need of it that he engaged the Prince of the Demons to find it!—The Translator.

to trust to his own understanding. He must not love darkness, and many more such 'Nots' or 'Noes.' For your 'No,' Mr. Jacob,

you will get Him who is 'Yea.'"

Mr. Jacob: "Since that conflict with my wife, and since I won that victory, I have read through nearly the whole of the book. But it created in me other conflicts! It is in this way. Whilst, on the one hand, my heart is dancing for joy, like the hearts of Abraham and David, to see Jesus of Nazareth; to see that He not only lived according to the Law and the Prophets, but also died, and rose again from the dead, according to the same Prophets; yea, even after the resurrection, at the first appearance to His disciples, He explained to them the Law and the Prophets. He showed it to them that the Bible did not contain merely an ancient history, but that in it was hid a divine treasure; yea, the glory of the people of Israel, who, through the Messiah, were to become a blessing to the Gentiles—I am, on the other hand, grieved to see how even those people who call Jesus 'Lord'; who spend immense sums in the erection of big churches, cathedrals, and monasteries; people who crowd the churches on Sundays and holidays, and who would carry into their churches big candles, and spend much time on their knees in prayer; who would easily put to death a Jew if he should utter anything disrespectful against the name of Jesus; and who, to this day, cannot bear the sight of a Jew, because his ancestors, 1,900 years ago, crucified Christ—such people have entirely forgotten the lives of Abraham, Isaac, and Jacob, and of the Prophets. How few read the New Testament, those glorious Epistles, or the Acts of the Apostles. We scarcely meet one with whom we could have a little conversation about the life and worth of Jesus and His disciples. It seems to me that the Christians deal with Jesus like our Jewish brethren with Jehovah. The latter pride themselves in the possession of the Law, and constantly shout the words, 'Hear, O Israel! The Lord our God is one God.' But here it ends. It is only done with the lips. But the Christians seem to do something similar. They pride themselves in Jesus, make repeatedly the sign of the Cross with all their five fingers, but they do not follow His teachings as mentioned in the New Testament. The Jew no sooner has come out from the synagogue than he has forgotten his Jehovah and his prayers, and is thinking only of money. So the Christian. No sooner has he come out from church than his mind is occupied with eating, drinking, etc. I sometimes feel so grieved at that that I almost regret that I have ever commenced the reading of the New Testament. I cannot bear the contradiction between the teachings of Christ and the lives of the Christians."

Mr. Israel: "I rejoice to see how wonderfully the Lord deals with a soul, especially with a Jewish soul. It is very wonderful to see how the Lord saved the New Testament from being burnt by the fire; but more remarkable still is how He has kindled a fire in

your heart to consume there all wicked feelings and thoughts against Christ, and has filled it with flames of love to the Truth, which is no other than our Lord Jesus Christ. I can see, Mr. Jacob, that the Lord had set you free from the evil spirits who prevent the Jews from understanding the simple narrative of the Gospels concerning the sufferings of the Messiah. The pain and grief you had since you have got acquainted with the New Testament is a real proof to me that the Lord has touched your heart with a ray of His light, and that the good seed—the word of God—has taken root in your heart. Your pains now are like those of a woman in travail. They will pass away, and you will have the joy of knowing that in your own world the Man Jesus-the Immanuel-was born. In the meantime you must keep on in true and earnest prayer and supplication, for no good thing comes from the Father of Lights without prayer, fasting, faith, and patience. When reading the New Testament you must have noticed that even Jesus Christ Himself has wrought all His mighty deeds by prayer; yea, the whole of His earthly life was nothing but one long prayer."

Mr. Jacob: "If everything is obtained by prayer, how is it that the Jews, who pray three times, and each time nineteen petitions, remain so fruitless? Who repeats more prayers and supplications than a Jew does? and who suffers more trouble and affliction

than he?"

Mr. Israel: ",This is a very important question indeed; and I wish every Jew, who believes in God and in His Law, would ask this question. I wish they would ask themselves—'How is it; we pray three times daily, and each time we say "Thou art the hearer of prayer?" or, "Blessed art thou, O Lord, that thou hearest prayer"; and yet for nearly 2,000 years we cry "Gather us once again from all the four corners of the earth back into our land." "O Lord, reign thou alone over us in kindness and mercy." \"O cause the offspring of thy servant David speedily to flourish." \"O that our eyes may behold thy return to Zion." "O grant peace, happiness, and blessing, grace, favour, and mercy unto us and all thy people Israel!" etc.; and yet there is no sign of answer. Yea, it seems to be the very reverse. The Jewish people are getting more and more scattered over the whole earth; and the worldly power with its lusts seems now to rule over Israel more than ever. The poor Jew bends his knees but only for men-not for God. The prayer, 'O cause the offspring of thy servant David to flourish,' has become a Why, even orthodox Jews mockingly point to matter of ridicule. the palms of their hands, and say 'We shall then begin to believe in the coming of Messiah, when here hairs begin to grow.' As to the prayer for peace and blessing, he does not even know the taste of it. It is high time that they should ask themselves 'Since all our prayers remain fruitless, why do we waste time in it?' Yes, as a matter of fact, many practical Jews have given up praying. Yes,

Mr. Jacob, your question is especially important, if we consider that. all their prayers seem to be in harmony with the mind of God. does not God wish to gather them back from all the four corners of the earth? Does He not long to reign over His people of Israel? Has He annihilated the house of David for ever? Does He not wish Israel peace and prosperity? But there is one short answer to this all important question. It is because their prayers are not presented in the name of Jesus. Perhaps you cannot understand it; and so I shall try to make it plain to you. All the words and works of Jesus Christ are too sublime and incomprehensible for the human and carnal mind. But although we can not grasp them with our understanding, yet are they not opposed to our understanding; for the very reason that the human understanding is also the gift of God, in whose name Jesus Christ spoke and wrought miracles. words of Jesus are, as He Himself is, in the Father, eternal; and, therefore, cannot possibly be comprehended by mortal man as the words of a fellow-man. Jesus being eternal, His words are truth; whilst man is mortal, and hence 'all men are liars.' Thousands of years may pass away before the short-sighted human understanding will be in a position to grasp the words of Jesus. Besides, it is only when a man tries to live and to act according to the teachings of Jesus that He can understand them at all. Jesus says 'Without Me ye can do nothing'; and again, 'If ye shall ask anything in My name I will do it.' Now these words have proved themselves very true indeed. The disciples of Christ performed many and mighty miracles all over the world merely through prayers to the Father in the name of Jesus! It is very likely that the disciples at that time could not grasp it with their understanding when Jesus had spoken to them. They only believed. And the words of Jesus hold as good to-day as ever; we have to do the same. If we wish anything, especially if it be a thing tending to the glory and honour of God and His Christ; and if we ask in faith from the Father in the name of Jesus Christ we receive it. By faith we receive a ray of light of the power contained in the words of Jesus. Now, what is prayer? Prayer is (1) a longing for a thing which we do not possess; (2) which we cannot secure by our own efforts; (3) that He to whom we pray possesses, or can create by His own power; (4) that He would grant us the thing we pray for out of love to us, and because He loves to bestow gifts; (5) that the love of Him whom we supplicate must be free and disinterested. If only one of these conditions is wanted, it is no real prayer. For instance: If we possess the thing, or we can obtain it by our own efforts, then we need not pray. on the other hand, we are not quite sure that the one whom we petition possesses the thing we need, or can obtain it for us, then it is foolish of us to pray. Again, if the one to whom we pray has an interest in loving us and in making us presents—then he would give it to us without being asked. Thus we understand it very easily that

we can only pray to God. He loves all His creatures without any selfish interest; He is able to give us all things; He is always willing to grant us our requests because He is Love, and the nature of love is to give; not to receive. It is indeed Jesus Christ who has given to the world the greatest proof, that God is not only a great Creator, that He is omnipotent, but that He is loving and merciful; that He loves us, and that He likes to give unto us gifts when we pray for them. The man who prays needs only true and living faith in the love of God to him, and then he will have his prayers answered. In fact, without faith, it, is impossible to pray aright; and then, of course, it is foolish to expect an answer to such prayers. The name of the Messiah is Jesus; that means Saviour. That is the only name under heaven by which humanity can be saved by prayer in His name. He was The Love of God which existed before the world was created. His love is independent of the love of the created world—that means, He loves the world whether it loves Him or not. It is not so with the love of the world;—that is love with a cause—and can only give itself to the loveable. I want you to notice this, Mr. Jacob. Those who do not believe in Jesus Christ, those who do not believe that He is the revealed Love of God, can pray for a thousand years and will not be answered. All the prayers of such are like the petitions to our Governor without the revenue stamps—they are not taken notice of; they remain without an answer. The Jewish prayers have not the stamps of Jesus Christ, the King of the Jews; hence they remain unnoticed!"

Mr. Jacob: "I am exceedingly thankful to you for the important lessons you give me now. I am glad that you find me worthy of them. Many difficult passages in the Word of God are now very clear to me. I trust that the God of truth will manifest to me more and more of His truth and mercy, and will bring me out from the darkness in which I was kept so long. It is getting very late; I must hasten home. Since that conflict with my wife I am no more afraid to read the New Testament at home. In fact, my wife watches against comers when I am reading it in the bedroom. seems to me a perfect miracle when I think about it. Good night." Mr. Israel: "The Lord Jesus go with you, and be in your

house with His love and mercy."

After the above meeting with Mr. Israel everything in Mr. Jacob's house seemed, to the outward appearance, to go on in the usual manner. Mrs. Jacob attended as before to the business, to the children, etc., taking care, at the same time, that nobody should see her husband reading the New Testament. But there was a decided change in the heart of Mr. Jacob. Since the conversation with Mr. Israel he had lost the relish for the Jewish prayer-book, the "Talith" (the praying garment), and phylacteries. One Sunday morning he again tried to put them on; but took them off very soon, pushing them back into the bag without first folding them together: then he

had a look into the prayer-book, but as quickly threw it away. wife, indeed, noticed all this; but she made no remarks, being afraid she would only make matters worse if she spoke. He being rather strong-headed, she feared lest she would give occasion to the Rabinowitz-spirit to take a strong hold of him, and then worse consequences might follow. She was afraid that by making a noise about his going on Saturday morning to Mr. Rabinowitz, and about his associating with the followers of Mr. Rabinowitz she would only damage her business. But one Saturday, after listening to a sermon of Mr. Rabinowitz on Exodus xxiii. 20, 21: "Behold, I send an angel before thee to keep thee in the way, and to bring thee to the place which I have prepared. Beware of him and obey his voice; provoke him not, for he will not pardon your transgressions; for my name is in him"; on which occasion the preacher pointed out the foolishness and the blindness of the Talmudists in spending so much time in discussing the injunction, "Thou shalt not seethe a kid in his mother's milk," which is only in the preceding verse—and losing sight of these most important verses—without once asking themselves as to who that angel is whom God was warning them not to disobey, for he (the angel) would not pardon their sins because the name of Jehovah was in Him: and showing how all European nations who know nothing of the rabbinic writings on the question of meat and milk food have got to know who that angel was, viz., Jesus Christ, who is no other but Jehovah Himself, and that through Jesus Jehovah has indeed become the King and Ruler of all nations,—Mr. Jacob called upon Mr. Israel to have a little conversation with him on this subject.

Mr. Israel: "How is it, Mr. Jacob, that you come so early to-day? It seems as if you feared your wife no more; neither the consequences to your business. You are set free, thank God. I

congratulate you."

Mr. Jacob: "The Lord is with me, whom shall I fear?" The more one is afraid of such foolish people, the worse it gets. I gave up praying because my wife wished me to do it or my business demanded it. I begin to see that our Jewish brethren are no servants of Jehovah—but they are servants of each other! They serve wife, child, business, etc.—but not God. The remarks Mr. Rabinowitz made this morning on the words—'And ye shall serve the Lord your God, and he shall bless thy bread and thy water,' (Ex. xxiii 25) made a very deep impression upon me. Why, it seems that by serving his true God every Jew can have his bread and water independently of other people's opinion or favour!"

Mr. Israel: "I believe, Mr. Jacob, that the time has come, that we should together pray to our heavenly Father in the name of His Son Jesus Christ, before we enter further into conversation about heavenly things. Let us pray that our conversation may not end in mere talk, but lead us to such good works as will bring glory to God

the Father and His Son Jesus, and will hasten on the redemption of our Jewish brethren. I will also call in my wife to join us. 'By the mouth of three witnesses the matter will be established,' or as Solomon says: 'A threefold cord is not quickly broken.'"

Mrs. Israel having joined them, and after kneeling down, Mr. Israel in a very loud voice prayed the following prayer:—

"Jehovah, God of Israel! Thou art our Father from everlasting to everlasting! Here we are three souls of the Church which Thou has redeemed from of old. Our eyes and our hearts are lifted up unto Thee, who art the one true God, and in the name of Thine only begotten Son, Jesus, whom Thou didst love beforethe foundation of the world was laid, in the name of the Messiah who revealed unto us that Thou Jehovah art our Father, and that Thou lovest us, and who also assured us before His death, that 'wherever two or three will be gathered together in His name, there He would be in the midst of them, and that whatever they would ask believing they would receive it,' and we beg of Thee to pour out upon us the Holy Ghost, the Spirit of truth, which the world cannot comprehend, and let Him teach us all that Jesus said and taught the people when He was in the flesh! Grant that our conversation may be blessed by Thee, and be a means of edification and purification of our souls, so that we may indeed become true branches of the vine, bringing forth much fruit to His glory; to become children of His kingdom, and instruments for the accomplishment of Thy will upon earth as it is done in heaven. Keep and protect us day by day, and forgive our short-comings through the weakness of the flesh. Help us to love everybody with that love Thou didst love us. Help us to forgive debtors, and to be willing to offer ourselves up for the welfare of our fellow-men.

Thou, O Father, knowest our infirmities; Thou knowest our poverty in body and soul, and how liable we are to fall, and to forget Thee altogether; therefore we beseech of Thee to preserve us from all sins in times of temptations, and let evil and wickedness have no dominion over us. And especially we would ask of Thee to-day, that Thou wouldst hear our prayer on behalf of our friend Mr. Jacob, that as Thou hast favoured him in bringing him under the sound of the Gospel, that he should hear of Thy love in Jesus, of whom Thou saidst, 'Behold, this is my Son, in whom I am well pleased,' who is the true Son of David, and Son of Abraham, who came to seek and to save that which was lost,' that Thou wouldst also help him—this Jacob—to become an Israelite indeed. see, more and more, that Thou art the only God, and that there is no other mediator between God and men, but the Man Jesus Christ, who gave Himself a ransom for all the world. Let him also have the glorious hope of Christ's second coming in power and glory, to reign upon the throne of David, when all His enemies shall be subject unto Him. For thine is the Kingdom, the Power, and the

Glory, for ever and ever. Amen!"

Even after Mr. and Mrs. Israel rose from their knees, Mr. Jacob remained several minutes longer leaning with his head against the wall, and with his eyes shut. The room was perfectly quiet. Nothing was heard, except the tick of the clock on the wall. By-and-by Mr. Jacob uttered a deep sigh, and having sat down upon

a chair he spoke as follows:—

"I thank God for the privilege of being one of the three gathered in the name of Jesus, the Son of Abraham, in whom all the families of the earth should be blessed, whom Abraham also first saw and preached! And I am also astonished at myself, how I could have such foolish ideas of yourself, and of Mr. Rabinowitz! I had an idea that when you meet in the evening, you spend your time in drinking, instead of repeating the usual blessings, you make the sign of the cross, and instead of singing the customary hymns, you would sing in the Russian or in the German language, love songs! What a discovery I have made to-night! Surely Shekinah was in our midst! as also Rabbi Chalaftha says: 'Even when three meet to study the 'Thorah,' Shekinah is in the midst of them.' Why, the followers of Rabinowitz seem to be the real Jews; except, that instead of saying as other Jews do, that when three meet Shekinah is in their midst—you say that Jesus Christ is in your midst!"

Mr. Israel: "Yes, Mr. Jacob, you have much cause to thank the Lord for His mercy and love to you in lifting a little the veil from off your heart when reading the Word of God. But I must again call your attention to the great difference that exists between the Talmudical and the Christian Jew. They can never be united; neither in thought, heart, or act. The Talmudic Jew says to this day, as their ancestors—the Pharisées—said to our Lord when He was in the flesh, 'We are Moses' disciples. We know that God spoke to Moses. But as to this man (or, as the Jews nowadays prefer to call Him, "This young man"), we know not whence He is!' The Christian Jews say, 'We are indeed the followers of We know that Moses was only a servant of Jehovah, and that God spoke to him as to a servant; but Jesus is His Son, through whom He always speaks to us. He is the Word of God manifested in the flesh. Jesus—who was crucified, but who rose from the dead—is our only Teacher; He is our Prophet, promised to us at Mount Horeb, and whom we are commanded by God to obey. He is also our High Priest, who offered His own blood for our sins. He is our Lord and our God; dwelling and ruling in our hearts through the Holy Spirit, the Spirit of Truth, which is given freely to every believer. You must understand, Mr. Jacob, that we Christians do not confound the person, 'Jesus Christ' with that of the Shekinah, although the name comes from the words our Lord uses in Ex, xix. 8: 'Veshochanthy Bethocham' (that I may dwell

among them). Neither Rabbi Chalaftha nor any other Rabbi is able to comprehend the blessedness of the Christian religion. Their carnal minds do not allow them to rest in the fact that God, for the sake of saving man, had revealed Himself as a man. They will not accept the bare fact! They study the 'Torah' \* for the sake of its study, just as the astronomer would his astronomy, or the mathematician his mathematics. But when we, who believe in Jesus Christ, who was crucified and who rose again, and who is sitting at the right hand of power-when we meet in His name we have Himself personally in our midst. We have Him who is shortly to be revealed before all the world in majesty and power, with the same reality as Jehovah dwelt in olden times among His people of Israel. You must also notice this, Mr. Jacob, that the Talmudists have only an idea of God; they have only an idea of His kingdom and His power; but they have nothing more. They have only changed the name of 'Jehovah' into 'Adonai,' and with it they withdrew into their synagogues, separating from the rest of humanity. But look, in contradistinction to this, what the few true Jews-those who believed in the crucified, but risen, Jesushave accomplished. You only consider what a wonderful change the three Jews, Simon Bar-Jona, John, the son of Zebedee, and Saul of Tarsus, have brought about in the world, simply by faith in Jesus, and prayer in His name! How much sin and wickedness they have cleared out of this world, and instead of it they have sown the seed of the Word of God. How much they have done to proclaim to the whole world the truth that Jesus Christ, of the seed of David, according to the flesh, came into the world to save sinners. Have not these three Jews done more good for the world than Alexander the Great, Julius Cæsar, and Napoleon Bonaparte? The Jewish Shekinah remained, according to their ideas, at the western wall of the Temple of Herod, whilst the name of Jesus has accomplished mighty things from Jerusalem to the end of the world. 'His name has, indeed, dominion from sea to sea, and from the river unto the ends of the earth'; and 'they that dwell in the wilderness shall bow before Him, and His enemies shall lick the dust,' as it is said in Ps. lxxii."

Rachel (Mrs. Israel): "Mr. Jacob, I can tell you this much, although I am only a poor woman, that, in my opinion, Chalaftha's Shekinah is only confusing the mind of the poor Jew. At that time when my husband used to spend day and night in the study of the Talmud—when my mother used to delight herself in him, and say that 'Shekinah was, indeed, resting upon him'—he was always restless and confused. Whenever he, together with his colleagues, met to consider some point at issue—when, according to the Rabbi's statement, Shekinah was dwelling in the midst of them—then they would only quarrel and insult each other! But Jesus

<sup>\*</sup> This may include both Bible and Talmud.

Christ brings peace and rest for body and soul. His Spirit makes a man quiet, earnest, and humble. Since my husband was brought to the truth as it is in Jesus Christ, he has become quite a different man. He has changed in everything. After praying we always possess rest and peace in our hearts. We hear then the sweet voice of Jesus whispering unto us, 'Peace be with you. Peace be with you. Let not your heart be troubled. Ye believe in God; believe also in me.' Thanks be unto Him for His peace in our hearts and

in our house."

Mr. Jacob: "Alas! I do not possess yet that peace in my heart, and much less in my house. As regards my peace at home, my poor wife must often say an untruth for the sake of preserving As regards the peace of heart—I am still labouring under the same difficulty I once mentioned to you, Mr. Israel. When I read the sayings of the Lord Jesus Christ, or those of the apostle Paul, or when I observe your quiet life, then I feel a burning desire for the truth; and then I begin to ask myself what I could do in order to be able to lead such a life, and to become such a follower of Christ. But considering the Christians and their lives around me, a cold feeling comes over me, and I shrink back from everything Their lives seem to be much worse than those of that is Christian. the Jews. I am at a loss whether I should remain among the Jews, with their true lies, or join the Gentile Christians, with their lying truth."

Mr. Israel: "I must tell you the truth, Mr. Jacob. You seem to judge matters that concern the Kingdom of Heaven like a simple wine merchant, who' knows nothing of the Christian world. You and many other Jews would call 'Christians' those individuals who come into your brandy-shop to get drunk and to play cards, etc. such as would pawn with you their watches, rings, etc., for the sake of drink, and then call you 'accursed Jew' when you demand your money with interest. You are greatly mistaken, Mr. Jacob. Not a single word of all you have said is applicable to the thousands of true Christians that exist. A true Christian takes good care never to come in contact with such people as you are. He dreads Jewish untruth, Jewish mockery, and Jewish sayings, as a pious Jew would dread Christian leaven during the Passover-week. Spiritually the true Christian is always free of leaven—not only eight days in the year-which is not the case with the Jew, who is spiritually not free of leaven, not even in the Passover-week. Those people whom you consider as 'Christians,' and with whom you transact business,' those whom you employ for lighting your fire or removing the candlesticks from the table on a Sabbath-day—they are as little true Christians as you are a true Jew.

Again, those who are willing to take upon them the easy yoke of Jesus Christ must also remember that Jesus says 'Learn of Me,' and 'Follow ye Me.' You have not to look to this or that man to

see if he is true or not. You must look to Jesus, who is the author and finisher of our faith. This holds good in every case of conversion, but it is especially so in the case of a Jew when he begins to feel in his conscience that Jesus was the Messiah for whom the Jews waited, and still wait to this day. The Messiah-Jehovah is the Person of whom Jehovah says, 'I have set my King upon my holy hill of Zion.' He is called 'the One who is dwelling in Zion.' He is the Hill to which all nations shall go up. We see from this latter expression that the Gentiles cannot all at once get to the summit of Mount Zion. It is an uphill journey. Some Gentile nations have started earlier on the journey to Zion, and hence they are higher on. Others have started later, and, therefore, they are behind. But that is not to be the case with our Jewish brethren, of whom Jesus came according to the flesh, and to whom He Himself has brought the Gospel. They have rejected Christ, in consequence of which they were rejected and scattered among the nations. They will not make that journey by small degrees; but on account of God's promises to their fathers they will, at the right moment, suddenly as a nation be brought there, to our Lord Jesus Christ. Of the Gentiles the Prophets say 'And many nations shall go up,' but of the Jews the Lord says 'With great mercy I shall gather thee.' And again, 'If any of thine be driven out unto the uttermost parts of heaven, from thence will the Lord thy God gather thee, and from thence will He fetch thee, and the Lord thy God will bring thee into the land which thy fathers possessed . . . . . and I shall bring them unto my holy hill,' saith Jehovah. I trust, Mr. Jacob, that you understand my meaning. I say again, as soon as a Jew has his eyes open to see in the crucified Jesus his personal Redeemer, he must be willing to 'go out unto Him without the camp,' as the apostle Paul says; without the opinion of the public, whether it be a Jewish or a Gentile public, and bear His reproach. In the world of civilisation there is no continuing city for a Jewish believer. 'We Jews seek one to come'—the heavenly Jerusalem which the Lord will send down."

Mr. Jacob: "O what a joy it is to me to hear that the God of Israel has not rejected His people in spite of their terrible sins against His Messiah, Jesus, of whom the Prophet Isaiah says, in chapter fifty-three, that 'the pleasure of the Lord shall prosper in His hands'; but that He will, in a miraculous way, bring them back to the Mount Zion together with all other nations, in order that there be, as Jesus said, 'One flock and one Shepherd.' It is likewise a comfort to know that there is no need for our Jewish brethren to push themselves into the different Gentile Churches, and to adopt customs of the German or the English people, which, although good and useful for them, are of no use for our Jewish brethren. Every Jew, who by grace is brought to see in Jesus of Nazareth his Messiah, needs only to be baptized in the name of the Father, Son,

and Holy Ghost, and to observe what Jesus and His apostles have commanded. If he does that, he is sure to have life everlasting. Why, reason would also tell us that Jesus Christ could come now into a Jewish Christian Synagogue just as well as He did 1,900 years ago in the Synagogues of Nazareth and Capernaum. Yes, He went there, although those Jews did neither understand Him nor did they believe in Him. I cannot understand why the Missions abroad take so much pains, and spend such large sums of money to drag the Jews into their different Churches, and to make of them—as the case might be—Germans, Englishmen, Frenchmen, etc., in a word,

anything but Israelites."

Mr. Israel: "That some Jews become non-Jews or are denationalized, is not the fault of any Mission. All Missions to Jews have been called into existence, and are supported by true and earnest followers of Jesus Christ and believers in the God of Israel, who are waiting for the consolation of Israel, and for the restoration of Jerusalem; by such as are waiting for the fulfilment of all the promises God has given to our ancestors. All that the children of Abraham by faith desire is, to bring the children of Abraham in the flesh to believe in Jesus Christ, who is the seed of Abraham, in whom all the families of the earth should be blessed, to baptize them in the name of the Father, Son, and Holy Ghost, just as in the case of any other follower of Christ, and to make them to be partakers of the grace and truth Christ Jesus brought into the world. That is what they aim at; but not to amalgamate the Jews with other nations. That is also done in other Missions. For instance, they spare neither expenses nor efforts to bring China, Japan, etc., to Christ Jesus, and to form Churches, but they do not attempt to amalgamate them with Europeans. The Chinese remain Chinese, and the Japanese remain Japanese. The fault lies solely with the converted Jews. When a Jew nowadays begins only to observe what a mighty power Jesus is exercising among Gentile nations, as soon as he gets a ray of the great light of the Messiah, instead of falling to the ground as Paul did, and asking the Messiah, What wilt Thou have me to do?' he runs away as if he had been enticed into the Church to become denationalized, and to put on outwardly the appearance of a German, Englishman, or Frenchman. In fact, some Jews will do their utmost to wipe away their nationality altogether. They change their names, and try to get amalgamated with such, as in reality do not like them at all. The baptized Jew ignores the fact that the voice of the good Shepherd Jesus, as we hear it in the Old and in the New Testament to the sheep of the house of Israel, is that they should follow Him in order that He might make of them true and living members of the people of Israela people which has still to play a great part for the glory of Jehovah and for the Kingdom of the Lamb of God, Jesus Christ; but not to become members of the German or the English Churches, which are

gradually losing their former importance in the world. painful to see how ashamed and disappointed some of these people They escaped the Jewish bondage—the Synagogue with its hateful rabbins—and have run into Gentile slavery. To the true freedom in Christ they have not got. May the Lord have mercy

upon His people speedily. Amen."

Mr. Jacob: "I quite agrée with you on this point. many Jews have joined the German Churches; and I have in my inn the opportunity of hearing the Germans speak of the baptized Jews, or as they call them 'Proselytes.' Apart from that, as it is well known such proselytes desire of the Pastor the formal or rather the Police-baptism only with the view of having equal rights with the Christians; they are a burden, and unbearable to the Germans. Although they fill up the most of the pews in the Church—they will contribute neither to the support of the Pastor nor to the Church expenses. They turn up their noses against everybody, priding themselves in the fact that they were no more Jews; so much so that they need constantly to be reminded, that 'although a proselyte has his nose turned up—yet it remains a Jewish nose. once told me in confidence that he loved more an unbaptized Jew than a baptized one, who is in his opinion neither Jew nor Christian. To my question what a 'proselyte' was? he replied: 'a proselyte is a deserter from the unfortunate Jewish camp-seeking to find a resting place among the enemies—which he never finds.""

Mr. Israel: "That the Germans have a dislike to the Jewish nose, is a great token of God's love and mercy towards Israel. He does not wish Israel to be assimilated with the Gentiles, like salt in the water. I believe that Anti-semitism is a means in the hands of God for preventing the children of Japheth, who took up their abode in the tents of Shem, and who were cleansed from all sorts of abominations in the Semitic blood of Jesus, who was of the seed of Abraham according to the flesh-from swallowing up the Semitic people of Israel, who, at a future hour which is only known to the Father, will, by faith in Jesus, become a blessing unto the whole 'All that see them shall acknowledge them that they are the seed which the Lord hath blessed.' Although Israel is still sinful and defiled, yet God is holding the pillar of cloud between them and the Gentiles, in order they should not come nigh each other during the night of Israel's rejection—before the Sun of Righteousness begins to shine over them. The difference between now and then is this, that now the dark side is towards Israel, and the bright side

towards the believers in Christ."

Mr. Jacob: "Let us now, Mr. Israel, go to the principal, question. Supposing I am convinced of the truth, and believe it in my heart, that Jesus of Nazareth was indeed the Son of the living God, that He was the Lamb of God, who took away the sin of the world, that He was the Messiah and King of Israel, and that He

was the Lord of Glory promised by the Prophets and preached by the Evangelists; what have I then to do? What arrangements have I to make as regards my daily life? Mind, I am not asking about baptism. That the new life in the believer must come through the Spirit and the water I understood from your remarks, as well as from reading the New Testament. But my question is: What am I to do with my wife and children, with my business? Am I to keep the Jewish festivals and the Sabbath or not? Am I to observe Jewish regulations concerning food, etc.? As regards how and what to pray, that I have seen and heard in your synagogue. Pardon me, Mr. Israel, I am afraid you do not quite understand me. I am not asking about matters vital to my salvation. As regards my relationship to God through Jesus, who is the Lamb of God, I am getting stronger and stronger in my conviction that Jesus is my High Priest, who can be touched by my infirmities, because He was tempted like other men, but without sin. I am also perfectly sure that through Him I have access to the throne of grace, to receive mercy in time of need. I am only asking you concerning my, obligations to my wife and children, friends, Jews, and non-Jews."

Mr. Israel: "It is very difficult to give the exact and correct answer to such questions with the simple human understanding. We cannot draw a fixed and straight line of life for every believer, be he Jew or Gentile, who knows that his duty is to live separated from the world. He would know as if by instinct how he is to behave towards his wife and children, or his former friends, who are bitter enemies of Jesus, who is our life, who is our all in all. To all such questions we believers have the short answer of our Lord in the words, 'Think not what ye shall eat or what ye shall drink . . . be careful for nothing . . . for your heavenly Father knoweth that ye have need of all these things. After all these things do the Gentiles seek.' All that we, as believers, have to do is to apply all our energy to increase our love to the Lord Jesus Christ, and to keep His commandments as much as possible. Love to Christ has the power of bringing God and Christ into our hearts. The true believers become real children of God. As Moses also said: 'Ye are children unto the Lord your God.' Now such children of God are guided and directed by the Holy Ghost, which is the Spirit of Truth; and, being guided by the Spirit, every believer knows at every moment, and in everything, how and what to do. He will know how to act towards his wife and children, what business to have, what things to eat or not to eat, which day to observe, etc. Everything depends upon the amount of love the believer has in his heart to Jehovah and his Saviour, Christ Jesus. Love is the instrument through which faith in Christ makes itself known in the world. The love of an 'Israelite of the New Covenant' is described by the apostle Paul in his first Epistle to the Corinthians, thus: 'It thinketh no evil . . . it rejoiceth in the truth; beareth all things

... hopeth all things, endureth all things. Yes, Mr. Jacob, go down on your knees and pray in faith to the God of love that He will give you the love of Christ, and that fiery love will purify your heart from all evil. By the flame of love even the heart of your wife will get soft and accessible for Christ. By that light her eyes will be open to see that she has no cause to be ashamed of such a husband, who is a true believer in Jesus Christ, our Righteousness, before the foolish and sinful Jews of Kishenew. She will come herself, and sit down at the feet of Christ—as her Jewish sister, Mary, of old did-to listen to His sweet and heavenly words. The burning love of the Messiah will melt like wax all the commandments contained in the Law of Moses into one, namely, Love thy neighbour as thyself."

Here Mr. Jacob fell on his knees and prayed most earnestly, and Mr. Israel and his wife responded with a loud "Amen."



